الد*كتور* فـــــــــالقرضـــــــا وى

# الاكماك

مع نظرات تجليلية في الاجتماد المعاضر





الاجتماد في الشريعية الاستيسلاسية متع نظل بن تبطيلية في الاجتماد المعاينة

# حقوق الطبع محفوظة الطبعة الأولى

٧١٤١٧هـ ١٩٩٦م

دار الغلم للنشر والتوزيع بالكويت

شارع السور - عَمَارة السور - الطابق الأول مَاتَف: ٢٤٥٧٤٠٧ - ٢٤٥٨٤٧٨ - برقيها: توزيعكو ص. ب: ٢٠١٤٦ المسفساة 13062 الكوبت

دار القلم للنشر والتوزيع بالقاهرة

الناشس



ملتزم التوزيع



# الا بحق الماضرة في المبعقيد الماضرة في المبتعقيد الماضرة الماضرة مع نظرات تجليلية في الإجتماد المعاضرة

الد*كتور* پوسفت القرضت وي 277.14 CP/3





#### بسم الله الرحمن الرحيم

# مقسدمة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن اتبع هداه . أما يعد

ففى مفاهيمنا الإسلامية الأصيلة كلمتان مشتقتان من مادة واحدة ، لهما أكبر الأثر ف الحياة الإسلامية ، وفي مسيرة الأمة الإسلامية على امتداد التاريخ .

هاتان الكلمتان هما الاجتهاد والجهاد ، وقد اشتقتاً من مادة ( ج ه د ) بمعنى بذل الجُهد ( بضم الجيم ) أي الطاقة ، أو تحمل الجَهد ( بفتح الجيم ) أي المشقة .

والكلمة الأولى هدفها معرفة الهدى ودين الحق الذى أرسل الله به رسوله ، والأخرى هدفها حمايته والدفاع عنه .

الأولى ميدانها الفكر والنظر، والأخرى ميدانها العمل والسلوك . .

وعند التأمل نجد أن كلا المفهومين يكمل الآخر ويخدمه ، فالاجتهاد إنما هو لون من الجهاد العلمي ، والجهاد إنما هو نوع من الاجتهاد العملي .

وثمرات الاجتهاد يمكن أن تضبع إذا لم تجد من أهل القوة من يتبنى تنفيذها ، كا أن مكاسب الجهاد يمكن أن تضبع إذا لم تجد من أهل العلم من يضيء لها الطريق . وفي عصورنا الإسلامية الزاهرة مضى هذان الأمران جنبا إلى جنب : الاجتهاد والجهاد . فسعلت الأمة بوفرة المجتهدين من حملة السيف . الأولون لفهم ما أنزل الله من الكتاب والميزان ، والآخرون لحمايته بالحديد ذى البأس الشديد ، وهو ما تشير إليه الآية الكريمة : ﴿ لَقَلَ أَرْسَلُنَا رُسُلُنَا بِالْيَيْنَاتِ وَأَنْوَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِتَابِ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ آلناسُ بِالْقِسُطِ ، وَلَعْلَمَ اللهُ مَن يَنصُرُهُ وَرُسُلُهُ بِالْقِسْ ، وَلَعْلَمَ اللهُ مَن يَنصُرُهُ وَرُسُلُهُ بِالْقَبْبِ ﴾ [ سورة الحديد : ٢٥] .

وفى بعض العصور وجد الجهاد لكن لم يصحبه الاجتهاد ، فجمدت الحياة الإسلامية وتحجرت ، على حين كانت المجتمعات غير المسلمة قد بدأت في اليقظة والتفتح والنهوض .

ثم تلت عصور أخرى فَقَدَ المسلمون فيها الاجتهاد والجهاد معا، فَغُزوا في عقر دارهم ، وفقدوا سيادتهم واستقلالهم ووحدتهم .

ثم نادى منادى الجهاد لتحرير الأرض ، وحصل المسلمون على استقلالهم ، ولكنه كان استقلالا ناقصا قاصرا ، إذ الاستقلال الحقيقي أن يتحرروا من آثار الاستعمار التشريعي والثقافي والاجتماعي ، إلى جوار التحرر من الاستعمار العسكرى والسياسي ويعودوا إلى ذاتيتهم الأصيلة ، وهذا لا يكون إلا إذا كانت شريعة الإسلام أساس حياتهم كلها : الروحية والمادية ، الفردية والاجتماعية ، الاقتصادية والسياسية ، التشريعية والتربوية ، الفكرية والعملية .

الشريعة الإسلامية هي حاتمة الشرائع التي تحمل الهداية الإلهية للبشر ، وقد خصها الله بالعموم والحلود والشمول ، فهي رحمة الله للعالمين ، من كل الأجناس ، وفي كل البيئات ، وكل الأعصار ، إلى أن تقوم الساعة ، وفي كل مجالات الحياة المتنوعة ، لهذا أودع الله فيها من الأصول والأحكام ما يجعلها قادرة على الوفاء بحاجات الإنسانية المتجددة على امتداد الزمان ، واتساع المكان ، وتطور الإنسان .

وإنما كانت كذلك بما جعل الله فيها من عوامل السعة والمرونة ، وما شرع لعلمائها من حق الاجتهاد فيما ليس فيه دليل قطعي من الأحكام ، أما ما كان فيه دليل ظني في ثبوته أو دلالته أو فيهما معة ، أو ما ليس فيه نص ولا دليل ، فهو المجال الرحب للاجتهاد . وبهلا تتسع الشريعة لمواجهة كل مستحدث ، وتملك القدرة على توجيه كل تطور إلى ما هو أقوم . ومعالجة كل داء جديد بدواء من صيدلية الإسلام نفسه ، لا بالتسول من الغرب أو الشرق .

إن ا الاجتهاد ، هو الذي يعطى الشريعة خصوبتها وثراءها ، ويمكنها من قيادة زمام الحياة إلى ما يحب الله ويرضى ، دون تفريط فى حدود الله ، ولا تضييع لحقوق الإنسان ، وذلك إذا كان اجتهادا صحيحا مستوفيا لشروطه صادرا من أهله فى محله .

وهذا ما حاولت أن أوضحه في هذا البحث الذي كتبته في الأصل لملتقي الفكر الإسلامي السابع عشر المنعقد في جمهورية الجزائر الشقيقة في مدينة الإمام المصلح عبد الحميد بن باديس ه قسنطينة ه في شهر شوال سنة ١٤٠٣ هـ، يوليو سنة ١٩٨٣ م وكان موضوع الملتقى هو ه ا**لاجتهاد** ه

وقد أعملت فيه يد التهذيب بالإضافة أو التنقيح أو التوضيح ، كما أضفت إليه بعض الفصول ، استكمالا للموضوع بقدر الإمكان . وبخاصة ما يتعلق بالاجتهاد المعاصر .

وهذا الموضوع من الموضوعات التي تلرس في ( علم أصول الفقه ) ، ولا يخلو كتاب أصولي من التعرض له ، فهو من ( اللواحق ) المهمة للعلم .

وقد أتيح لى أن أدرس هذا الموضوع لطلاب كلية الشريعة بجامعة قطر وطالباتها ، أكثر من مرة . وكان هذا من أسباب إثرائه عن طريق المناقشة والسؤال والجواب ، فهو يمثل حاجة أكاديمية خاصة ، وحاجة ثقافية عامة ، وهذا ما دعانى إلى مجاولة ( تبسيط ) عبارته وتيسير تناوله ، وتقريبه إلى فهم المثقف العادى ، حتى يستطيع أن يهضمه ، ويستفيد منه .

أرجو أن أكون بهذا البحث قد ألقيت الضوء على هذا الموضوع الذى بمثل ضرورة لحياتنا الإسلامية اليوم ، عسى أن يهبىء الله لنا العودة إلى الإسلام كله عقيدة وعبادة وخلقا ومنهاج حياة ، ويومثذ يفرح المؤمنون بنصر الله .

يوسفت القرضت وي



## معنى الاجتهاد

الاجتهاد في اللغة : مشتق من مادة : (ج، ه، د) بمعنى : بذل الجُهُد ( بضم الجبم ) ( وهو الطاقة ) أو تحمل الجَهُد ( بفتح الجبم ) وهو المشقة .

وصيغة « الافتعال » تدل على المبالغة في الفعل ، ولهذا كانت صيغة « اكتسب » أدل على المبالغة من صيغة « كسب » .

فالاجتهاد فى اللغة: استفراغ الوسع فى أى فعل كان، ولا يستعمل إلا فيما فيه كلفة وجَهد. فيقال: اجتهد فى حمل حجر الرحّا، ولا يقال: اجتهد فى حمل خردلة (١).

وأما في اصطلاح الأصوليين ، فقد عبروا عنه بعبارات متفاوتة ، لعل أقربها ما نقله الإمام الشوكاني في كتابه و إرشاد الفحول ؛ (١) في تعريفه بقوله : و بذل الوسع في نيل حكم شرعي عملي بطريق الاستتباط ؛ (٢) .

و بعض الأصوليين لم يكتف بكلمة و بلل الوسع و وجعل بدلها كلمة و استقراع الوسع و بل زاد الإمام الآمدى على ذلك فقال في تعريفه : و هو استقواع الوسع في طلب الظن بشيء من الأحكام الشرعية على وجه يحس من النفس العجز عن المزيد على و المدينة والتعريف . أما الإمام الغزالى فجعل ذلك جزءا من تعريف و الاجتهاد التام و (٥) .

هذا مع أن العبارة الأولى كافية ، إذ ليس على المكلف إلا بذل وسعه . كما قال تعالى : ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللهُ تَفْساً إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [ البقرة : ٢٨٦ ] . وإنما قالوا ذلك ليسدوا الطريق على المتسرعين والمقصرين الذين يخطفون الأحكام خطفا ، دون أن يجهدوا أنفسهم

<sup>(</sup>١)المنتصفي للغزالي جـ ٢ ص - ٣٥٠ .

<sup>(</sup>٢) أرشاد القحول من ٢٥٠ .

 <sup>(</sup>٣) وهو تعريف الإمام الزركشي في ٤ البحر المحيط ٤ كا في كتاب ٤ الاجتهاد ٥ للدكتور سيد عمد موسي قوانا ٠
 ٨٠٠ .

<sup>(1)</sup> الاحكام في أصول الاحكام للأمدى جـ ٤ ص ٢١٨ ط دار الكتب العلمية – بيروت .

<sup>(</sup>٥) أما مطلق الاجتهاد فهو ; بذل الوسع في طلب العلم بأحكام الشريعة . المستصلحي جـ ٢ ص ٢٥٠ .

في مراجعة الأدلة ، والتعمق في فهمها ، والاستنباط منها ، والنظر فيما يعارضها

ونص الإمام الشافعي رضي الله عنه على أن المجتهد لا يقول في المسألة : لا أعلم ، حتى يجهد نفسه في النظر فيها ، ولم يقف . ( أي على علم بحكمها ) . كما أنه لا يقول : أعلم ، ويذكر ما علمه ، حتى يجهد نفسه ويقلم (١) .

ومما يدل على هذا المعنى ما جاء فى حديث إرسال معاذ إلى اليمن – وسيأتى بعد – أنه قال فى قضائه فيما لم يجده فى كتاب ولا سنة : اجتهد رأيى ولا آلو . أى لا أقصر . قال الشوكانى فى شرح التعريف :

- (أً) فقولنا : بذل الوسع : يخرج ما يحصل مع التقصير ، فإن معنى بذل الوسع ، أن يحس من نفسه العجز عن مزيد طلب .
- (ب) ويخرج بـ ( الشرعي ) اللغوى والعقلي والحسي . فلا يسمى من بذل وسعه في تخصيلها ( مجتهدا ) اصطلاحا .
- (ج) وكذلك بلل الوسع في تحصيل الحكم العلمي ( الاعتقادي ) فإنه لا يسمى اجتهادا عند الفقهاء ، وإن كان يسمى اجتهادا عند المتكلمين .
- (د) ويخرج و بطريق الاستنباط ، نيل الأحكام من النصوص ظاهرا ، أو حفظ المسائل أو استعلامها من المفتى ، أو بالكشف عنها فى كتب العلم ، فإن ذلك وإن كان . يصدق عليه الاجتهاد الاصطلاحي .

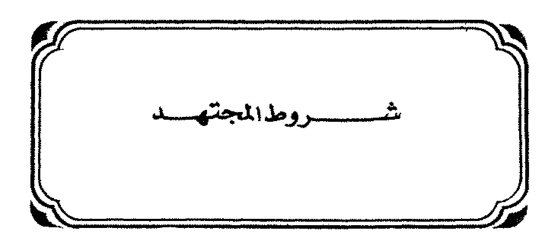
وقد زاد بعض الأصوليين في هذا الحد لفظ و الفقيه و فقال : بذل الفقيه الوسع ... اغ قال الشوكاني : ولابد من ذلك ، فإن بذل غير الفقيه وسعه لا يسمى اجتهادا اصطلاحا . ا ه (٢) . ومن لم يذكر هذا القيد فهو ملاحظ عنده ، إذ لا يستطيع نيل الحكم بطريق الاستنباط إلا الفقيه . والمراد بالفقيه هنا : المتهيىء للفقه الممارس له . وعبروا عنه بقولهم : من أتقن مبادىء الفقه بحيث يقدر على استخراجه من القول إلى الفعل .. وليس المراد : من يحفظ الفروع الفقهية فقط ، على ما شاع الآن ؛ لأن بذل وسعه ليس باجتهاد اصطلاحا (٢) .

 <sup>(</sup>١) نقل ذلك عنه السيوطى في رسالة : الرد على من أخلد إلى الأرضى . انظر : الاجتهاد للدكتور موسى
سناه. .

<sup>(</sup>٢) إرشاد الفحول: ص ٢٥٠ – السابق.

<sup>(</sup>٣) الظر مسلم الثبوت وشرحه مع المستصفى ج ٢ ص ٣٩٢ .

وهذا قيد مهم ، فإن كثيرا من المستغلين بالعلوم الإسلامية الأخرى كعلم الكلام أو التصوف أو السيرة أو التاريخ ، ونحوها ، وبعض الخطباء والوعاظ البلغاء يقحمون أنفسهم في ميدان الاجتهاد ، ويفتون برأيهم في أعوص المسائل ، وهم بعيدون عن ساحة الفقه ، والمغوص في بحاره ، وكل ميسر لما محلق له . كما أن مجرد حفظ فروع الفقه ومسائله في مذهب أو أكثر لا يجعل من صاحبه فقيها قادرا على الاجتهاد والاستنباط . وسيأتي مزيد بحث لهذا في شروط المجتهد .



# شـــروطالمجتهد

لا يستطيع المتهيىء للفقه أن ينال رتبة الاجتهاد إلا بشروط بعضها متفق عليه ، وبعضها مختلف فيه .

أما المتفق عليه ، فهو ما يأتي :

١ - العلم بالقرآن الكويم :

فالقرآن هو كتاب الإسلام ، والمصدر الأول لتشريعه وتوجيه ، وهو - كما قال الشاطبي - كلية الشريعة ، وعمدة الملة ، وينبوع الحكمة ، وآية الرسالة ، ونور الأبصار والبصائر المسلمة (١) . وهو ما يشير إليه قوله تعالى : ﴿ وَنَزَّلْهَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بِيَّالًا لَكُلُّ وَالبَصائر المسلمة وَ وَهُو مَا يشير إليه قوله تعالى : ﴿ وَنَزَّلْهَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بِيَّالًا لَكُلُّ وَالبَصائر المسلمة (١) . فلابد من معرفته ؛ لأن من عرف القرآن لم يعرف شريعة الإسلام .

وقد ذكر الغزالي هنا تخفيفين :

أحدهما : أنه لا يشترط معرفة جميع الكتاب ، بل ما يتعلق بالأحكام منه ، قال : وهو مقدار خمسمائة آية (٢) .

ووافق الغزالي على هذا التقدير القاضي ابن العرف ، والرازي وابن قدامة والقرافي وغيرهم (٣) .

واعترض على الغزالي ومن وافقه هنا من عدة أوجه :

أولاً: أَن آيات الأحكام أكثر من ذلك ، فقد نقل عن الإمام عبد الله بن المبارك تقديرها بتسعمائة آية . وقيل أكثر من ذلك .

وعلق الشوكاني على تقدير الغزالي بقوله :

« ودعوى الانحصار في هذا المقدار إنما هي باعتبار الظاهر ، للقطع بأن في الكتاب العزيز من الآيات التي تستخرج منها الأحكام الشرعية أضعاف أضعاف ذلك ، بل

<sup>(</sup>١) الموافقات جـ ٣ ص ٣٤٦ بعمليق الشيخ عبد الله دراز .

<sup>(</sup>٢) المنتصفي ج ٢ ص ٣٥٠.

<sup>(</sup>٣) انظر ارشاد الفحول ص ٢٥٠ ، وتنقيح الفصول ص ١٩٤ وروضة الناظر .

من له فهم صحيح ، وتقدير كامل يستخرج الأحكام من الآيات الواردة لمجرد القصص والأمثال . .

« قيل : ولعلهم قصدوا بذلك الآيات الدالة على الأحكام دلالة أولية بالذات لا بطريق التضمن والالتزام » .

\* وقد حكى الماوردى عن بعض أهل العلم: أن اقتصار المقتصرين على العدد المذكور إنما هو لأنهم رأوا مقاتل بن سليمان ، أفرد آيات الأحكام ف تصنيف وجعلها خمسمائة آية \* (١) .

ثانياً : ما ذكره العلامة القراف من أن استنباط الأحكام إذا حقق لا تكاد تعرى عنه آية . فإن القصص أبعد شيء عن ذلك ، والمقصود منها الاتعاظ .. وكل آية وقع فيها ذكر عذاب أو ذم على فعل ، كان ذلك دليل تحريم ذلك الفعل . وكل ما تضمن مدحا أو ثوابا على فعل ، فذلك دليل طلب ذلك الفعل وجوبا أو ندبا (٢) .

وقال الطوفي الحنبلي: « قل أن يوجد في القرآن آية لا يستنبط منها شيء من الأحكام » (٣) .

ثالثاً: ما قاله العلامة الحنفي ابن أمير الحاج: • إن تمييز آيات الأحكام من غيرها متوقف على معرفة الجميع بالضرورة • (٤).

فهناك كثير من الموضوعات تثار فى جوانب شتى من الحياة ، يستدل على جوازها أو منعها من القرآن الكريم .

ومنذ سنوات حينا ثار الجدل بين بعض العلماء وبعض حول صعود الإنسان إلى القمر ، كان منهم من يمنع ذلك مستندا – في زعمه – إلى الآيات التي تشير إلى حفظ السماء : ﴿ وَزَيَّنًا السَّمَاءَ الدُّلْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظاً ﴾ [ فصلت : ١٢ ] .

<sup>(</sup>١) أرشاد الفحول: ٢٥٠ ، ٢٥١ .

<sup>(</sup>٢) الظر: تنقيح القصول ١٩٤.

 <sup>(</sup>٣) انظر: روضة الناظر لابن قدامة ، وشرحه لابن بدران جد ٢ : ٤٠١ نقلا عن الاجتهاد للدكتور موسى
 السابق ص ١٨٠ .

<sup>(1)</sup> انظر : الاجتهاد في الإسلام ، د. نادية العمري ص .

وكان آخرون يستدلون على إمكان دلك وجواره شرعا بمثل قوله تعالى . ﴿ يَا مَعْشَرَ الجُنِّ وَالإِلْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَن تَنفُلُواْ مِنْ أَقْطَارِ السَّمَسُوَاتِ وَالْأَرْضِ فَانفُلُواْ لَا تَنفُلُونَ إِلَّا بِسُلُطَانٍ ﴾ [ سورة الرحمن : ٣٣] .

قالوا : والسلطان هنا هو سلطان العلم "

والذين توسعوا في التفسير ( العلمي ) للقرآن ، ومحاولة استخراج القوانين والحقائق العلمية من بين آياته ، كانوا يستدلون بمثل قوله تعالى : \* مَّا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِن شَيْء ﴾ [ الأنعام : ٣٨ ] .

والإمام الغزالي حاول أن يستدل على شرعية تعلم المنطق وصحته بآيات استنبطها من القرآن العزيز .

وهذه الآيات قد لا يُسلّم لمن استدلوا بها على الجواز أو المنع، ولكن المجتهد عليه أن يحيط بها ، ويكون له في فهمها رأى مستقل، موافق أو مخالف .

ومثل ذلك ما ثار من نحو نصف قرن حول ترجمة القرآن الكريم إلى اللغات الأخرى وما استشهد به المؤيدون والمعارضون من آيات تشهد لهم ، وتسندهم في دعواهم ، وجلها أو كلها من القرآن المكي ، وهي بمعزل عن آيات الأحكام المعهودة .

والذى أرجحه: أن يكون للمجتهد اطلاع عام على معانى القرآن كله ، هذا مع توجيه عناية خاصة إلى الآيات التي لها صلة وثيقة بالأحكام . وهذه يلحظها المجتهد وإن كانت بين ثنايا القصص والمواعظ ، ولهذا رأيناهم ذكروا في آيات الأحكام ما يؤخذ من قصة الخضر مع موسى عليه السلام . مثل جواز ارتكابه أخف الضررين تفاديا لأشدهما ، ومنه خرق السفينة حتى يجدها الملك الظالم معيبة فلا يأخذها غصبا .

وما ذكره فى قصة يوسف من الجعالة والكفالة ﴿ وَلِمَن جُآءَ بِهِ حِمْلُ يَعِيرٍ وَأَنَا بِهِ زَعِيمٌ ﴾ [ يوسف : ٧٢ ].

ومشروعية بعض صور الحيلة لتحقيق أغراض مشروعة ، كما صنع يوسف مع أخيه .
ونحن في عصرنا نجد في قصة يوسف من الدلالة على مشروعية التخطيط الاقتصادي لمواجهة الأزمات من العمل الدائب على زيادة الإنتاج ، ﴿ تُؤْرِعُونَ سَبِّع سَنِينَ دَأَهَا ٥ .... [ يوسف : ٤٧ ] وتنظيم الادخار ﴿ فَمَا حَصَدَتُهُمْ فَلَرُوهُ فِي سُنْبُلُه ٥ .. | يوسف : ٤٧ ] وتقليل الاستهلاك ﴿ إِلَّا قَلِيلاً مِمَّا تَأْكُلُونَ ﴾ .. [ يوسف : ٤٧ ] والإشراف عليه ﴿ يَأْكُلُنَ مَا قَلْمُتُمْ لَهُنَّ ﴾ .. [ يوسف : ٤٨ ] وهكذا .

ومثل ذلك ما نجده في قصة ذي القرنين .

والتخفيف الثاق : الذى ذكره الغزالى هنا : أنه لا يشترط فيما يطلب معرفته من الآيات حفظها عن ظهر قلب ، بل يكفى أن يكون عالما بمواضعها بحيث يطلب فيها الآية المحتاج إليها في وقت الحاجة (١).

ولا ريب أن حفظ القرآن الكريم عن ظهر قلب أولى ، ويجعل صاحبه أقدر على استحضار الآيات المطلوبة في موضوعه بدون معاناة تذكر . ولكن قد وجدت اليوم فهارس تعين غير الحافظ على استحضار ما يريد في موضوعه بسهولة ، وحسبنا هنا المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم ، والفهارس الموضوعة للقرآن مثل كتاب تفصيل آيات القرآن الكريم ، وإن كان لا يشبع التهم .

### معرفة أسباب النزول :

ومما يدخل في العلم بالقرآن الكريم : العلم بأسباب نزوله ، فإن العلم بها يلقى ضوءًا على المقصود بالنص القرآني ، وإن كان الراجع عند الأصوليين أن العبرة بعموم اللفظ ً لا بخصوص السبب .

#### يقول الإمام الشاطبي في ، موافقاته ، (٢) :

ه معرفة أسباب التنزيل لازمة لمن أراد علم القرآن . والدليل على ذلك أمران :

أحدهما: أن علم المعانى والبيان الذى يعرف به إعجاز نظم القرآن ، فضلا عن معرفة مقاصد كلام العرب ، إنما مداره على معرفة مقتضيات الأحوال : حال الخطاب من جهة نفس الخطاب ، أو المخاطب أو المخاطب ، أو الجميع ، إذ الكلام الواحد يختلف فهمه بحسب حالين ، وبحسب مخاطبين ، وبحسب غير ذلك ، كالاستفهام ، لفظه واحد ، ويدخله معان أحر من تقرير وتوبيخ وغير ذلك ، وكالأمر يدخله معنى الإباحة والتهديد

<sup>(</sup>١) المستصفى بد٢ ص ٥٩١.

<sup>(</sup>٢) ج٣ ص ٣٤٧ ، ٣٤٨ ط المكتبة التجارية ~ بتعليق المرحوم العلامة الشيخ عبد الله درار

والتعجيز وأشباهها . ولا يدل على معناها المراد إلا الأمور الخارجة ، وعمدتها مقتضيات الأحوال : وليس كل حال ينقل ولا كل قرينة تقترن بنفس الكلام المنقول ، وإذا فات نقل بعض القرائن الدالة فات فهم الكلام جملة ، أو فهم شيء منه ، ومعرفة الأسباب رافعة لكل مشكل في هذا النمط ، فهي من المهمات في فهم الكتاب بلابد ، ومعنى معرفة السبب هو معنى الحال . وينشأ عن هذا الوجه .

الوجه الثانى : وهو أن الجهل بأسباب التنزيل موقع فى الشبه والإشكالات ومورد للنصوص الظاهرة مورد الإجمال حتى يقع الاختلاف ، وذلك مظنة وقوع النزاع .

ويوضّح هذا المعنى ما روى أبو عبيد عن إبراهيم التيمى ، قال : ٤ خلا عمر ذات يوم ، فجعل يحدث نفسه : كيف تختلف هذه الأمة ونبها واحد وقبلتها واحدة ؟ فقال ابن عباس : يا أمير المؤمنين ، إنّا أنزل علينا القرآن فقرأناه ، وعلمنا فيم نزل ، وإنه سيكون بعدنا أقوام يقرءون القرآن ولا يدرون فيم نزل ، فيكون لهم فيه رأى ، فإذا كان لهم فيه رأى اختلفوا ، فإذا اختلفوا اقتتلوا ، قال : فزجره عمر وانتهره ، فانصرف ابن عباس ، ونظر عمر فيما قال ، فعرف ، فأصد عليه ، فعرف عمر قيما قال ، فعرف عمر قوله وأعجبه » . . قال الشاطبي :

وما قاله صحيح في الاعتبار ، ويتبين بما هو أقرب .

فقد روى ابن وهب عن بكير: وأنه سأل نافعا: كيف كان رأى ابن عمر في الحرورية ؟ قال: يراهم شرار خلق الله ، إنهم انطلقوا إلى آيات أنزلت في الكفار فجعلوها على المؤمنين و . فهذا معنى الرأى الذى نبه ابن عباس عليه ، وهو الناشيء عن الجهل بالمعنى الذى نزل فيه القرآن .

<sup>(</sup>١) يشير إلى قوله تعالى : 3 لا تحسين الذين يفرحون بما أثوا ، ويمبون أن يحمدوا بما لم يفعلوا ، فلا تحسيم بمفارة من العذاب ، ولهم عذاب اليم ٤ .

وقد عنى المفسرون بأسباب النزول ودونوها فى كتبهم . كما أفردها بعضهم بكتب خاصة مثل كتاب الواحدى ، وكتاب ، لباب النقول بأسباب النزول ، للسيوطى .

ولكن مما ينبغى التعبيه عليه هنا: أن كثيرا من أسباب النزول لم تثبت صحتها، وجملة الصحيح منها قليل جدا.

#### معرفة الناسخ والمنسوخ :

ومما عنى به الأصوليون في معرفة القرآن : العلم بالناسخ والمنسوخ منه ، حتى عده بعضهم شرطا مستقلا . وإنما شددوا في ذلك حتى لا يستدل بآية على حكم ، وهي في الواقع منسوخة غير معمول بها ! .

# " ولابد من التبيه هنا على بعض الحقائق المهمة :

أولاً : أن بعض المؤلفين أكثروا من القول بالنسخ في القرآن . حتى قال من قال منهم إن آية السيف نسخت أكثر من مائة اية في القرآن ! ويقابل هؤلاء من أنكر النسخ بالكلية في القرآن مثل أبي مسلم الأصفهاني ، اللي يحكى قوله الفخر الرازى في تفسيره ، ويظهر منه في بعض الأحيان الميل إليه .

وبين هؤلاء وهؤلاء من توسط فى الأمر ، مثل السيوطى الذى أوصل الآيات المنسوخة إلى عشرين ، والمتأمل فيها يجد أكثرها لا نسخ فيه .

ولهذا أوصلها الإمام الدهلوي إلى خمس آيات فقط.

ونحا الشيخ الخضرى في كتابه ، تاريخ التشريع ، هذا النحو .

ثانيا : أن النسخ في لغة السلف أعم إمن النسخ في اصطلاح المتأخرين ، كما نبه على ذلك كثير من المحققين مثل ابن القيم والشاطبي وغيرهما .

فقد ذكر الشاطبي في « الموافقات » : أن الذي يظهر من كلام المتقدمين أن النسخ عندهم في الإطلاق أعم منه في كلام الأصوليين : فقد يطلقون على تقييد المطلق نسخا ، وعلى تحصيص العموم بدليل متصل أو منفصل نسخا ، وعلى بيان المبهم والمجمل نسخا ، كا يطلقون على رفع الحكم الشرعي بدليل شرعي متأخر نسخا لأن جميع ذلك مشترك في معنى واحد ، وهو أن النسخ في الاصطلاح المتأخر افتضى أن الأمر المتقدم غير مراد في التكليف ، وإنما المراد ما جيء به آخرا ، فالأول غير معمول به ، والثاني هو المعمول به .

وهذا المعنى جار فى تقييد المطلق، فإن المطلق متروك الظاهر مع مقيده فلا إعمال له فى إطلاقه ، بل المعمل هو المقيد ، فكأن (١) المطلق لم يفد مع مقيده شيئا ، فصار مثل الناسخ والمنسوخ ، وكذلك العام مع الخاص ،إذ كان ظاهر العام يقتضى شول الحكم لجميع ما يتناوله اللفظ ، فلما جاء الخاص أخرج حكم ظاهر العام عن الاعتبار ، فأشبه الناسخ والمنسوخ ، إلا أن اللفظ العام لم يهمل مدلوله جملة ، وإنما أهمل منه ما دل عليه (٢) الخاص ، وبقى السائر على الحكم الأول . والمبين مع المبهم (٣) كالمقيد مع المطلق . فلما كان كذلك استسهل إطلاق لفظ النسخ فى جملة هذه المعانى ، لرجوعها إلى شيء واحد .

 <sup>(</sup>١) إنما قال ، كأن ، لأن الواقع أن المطلق لم يهمل مداوله جملة كل سيأتى في العام بعد فيقال نظيره هنا . أي أن
 الذي أهمل إنما هو الاحتيالات الأعرى لغير المقيد .

<sup>(</sup>٢) أي أهل منه ما دل الحاص عل إهماله ، وهو ما عله مدلول الخاص .

 <sup>(</sup>٣) كا يأتى مثاله بعد في قوله تعالى : ﴿ قَلْ الْأَنْفَالَ فَلْدُ وَالْرَسُولُ ﴾ مع قوله ﴿ وأعلموا أنما غنمتم ﴾ الآية .

<sup>(3)</sup> أى لا يدخل النسخ مدأول الحنير وتمرته إن كان مما لا يتغير ، كالإخبار بوجود الإله وبصفاته ، فدخول النسخ في هذا المدئول مجال بإجماع ، أما إذا كان مما يتغير كإبمان زيد وكفر عمرو ففيه خلاف . والختار جوازه . وأما نسخ تلاوة الحبر أو نسخ تكليفنا به كإ إذا كلفنا بأن تغير بشيء ثم ورد نسخ التكليف بذلك فكل من هذين جائز . وأما نسخ تلاوة الحبر أو نسخ تكليفنا به كإ إذا كلفنا بأن تغير هم مماني الآية هلي هو مما يتغير فيدخله النسخ على الختار ؟ أم لا يتغير فلا يدخله ؟ لأنه من التكليف ، فيدخله التنفير ، والتحقيق وقالوا أن من أمثلة مالا يتغير أن تقول أهلك الله زيدا ، لأنها حادثة واحدة تقع مرة واحدة فلا يتأتى فيها التغير ، والتحقيق أن بعض الأخبار بجوز في مدلولها النسخ كما إذا كان الحبر عاما فيأل التاني ببين تخصيصه وقصره على البعض كما في الآية . أن بعض الأخبار بجوز في مدلولها النسخ كما إذا كان الحبر عاما فيأل التاني بين تخصيصه وقصره على المعلى كا في الآية . وكلامه في هذا . راجع الأحكام للآمدى اله . من تعليق الشيخ عبد الله دراز .

قال مكى: و وقد يذكر عن ابن عباس فى أشياء كثيرة فى القرآن فيها حرف الاستثناء أنه قال : ( منسوخ ) قال : وهو مجاز لا حقيقة ، لأن المستثنى مرتبط بالمستثنى منه ، بينه حرف الاستثناء أنه (١) فى بعض الأحيان الذين عمهم اللفظ الأول : والناسخ منفصل (١) عن المنسوخ رافع لحكمه ، وهو بغير حرف و ، هذا ما قال . ومعنى ذلك أنه تخصيص للعموم قبله ، ولكنه أطلق عليه لفظ النسخ ، إذ لم يعتبر فيه الاصطلاح الخاص .

وقال فى قوله تعالى : ﴿ لَا تَلْمُحُلُوا يُبُوتاً غَيْرَ يُبُولِكُمْ حَتَى كَسْتَأْلِسُواْ وَتُسَلِّمُواْ عَلَى أَهْلِهَا ﴾ [النور : ٢٧] أنه منسوخ بقوله : ﴿ لَيْسٌ عَلَيْكُمْ جُمَاحٌ أَنْ لَلْحُلُواْ يُبُوتاً غَيْرَ مَسْكُولَةٍ ﴾ الآية [النور : ٢٩] وليس من الناسخ والمنسوخ في شيء ، غير أن قوله : ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُمَاحٌ ﴾ يثبت أن البيوت في الآية الأخرى إنما يراد بها المسكونة .

وقال فى قوله : ﴿ انْفِرُواْ خِفَافاً وَثِقَالاً ﴾ [ التوبة : ٤١ ] إنه منسوخ بقوله : ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرواْ كَآفَةً ﴾ [ التوبة : ١٣٢ ] والآيتان فى معنيين ، ولكنه نبه على أن الحكم بعد غزوة تبوك : أن لا يجب النفير على الجميع .

وقال في قوله تعالى : ﴿ قُلِ الْأَنْفَالِ لِللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [ الأنفال : ١ ] منسوخ بقوله : ﴿ وَاعْلَمُواْ أَلْمَا غَيِمُتُم مِّن شَيْءٍ قَأْنٌ لللهِ مُحمَّسَهُ ﴾ [ الأنفال : ٤١ ] وإنما ذلك بيان لمبهم في قوله : ﴿ لللهِ وَالرُّسُولِ ﴾ .

والخلاصة : أن أكثر ما أطلقوا عليه و الناسخ والمنسوخ و يدخل في باب : العام والحناص ، أو المطلق والمقيد ، أو المبهم والمبين ونحو ذلك ، فيجب على المجتهد أن يكون على علم به . فلا يفتى بأن كل مطلقة مثلاً عديما و ثلاثة قروء ، أخذا بقوله تعالى في سورة البقرة : ﴿ وَالْمُطَلِّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةً قُرُوء ﴾ [ البقرة : ٢٢٨ ] غافلا عن قوله تعالى في سورة الطلاق : ﴿ وَاللَّاتِي يَبْسُنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِن نُسَائِكُمْ إِنِ ارْتَبُتُمْ عَن قُلَائَةً أُشْهُرٍ وَاللَّاتِي لَمْ يَحِطْنَ وأَوْلَاتُ الْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَطِنْفَنَ حَمْلَهُنَّ ﴾ فعلمان واللَّذِي لَمْ يَحِطْنَ وأَوْلَاتُ الْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَطِنْفَنَ حَمْلَهُنَّ ﴾ والطلاق : ٤ ] فهذه خصصت تلك بغير الآيسات والصغيرات وذوات الحمل ... وهكذا .

<sup>(</sup>١) إنه بدل من الضمير في بينه . فالكلام واضع لا يحتاج لتصميع كما ظن .

<sup>(</sup>٢) لأنه قد أعد في تعريفه أن يكون الدليل الناسخ متأخوا عن المنسوخ ويلزمه أن يكون بغير حروف الاستثناء .

#### ٧ - العلم بالسنة :

والشرط الثانى : العلم بالسنة - ونعنى بها : ماروى عن النبى عَلَيْكُم من قول أو فعل أو تقرير . ولم يشترطوا العلم بجميع ما جاء فى السنة ، فهى بحر زاخر ، وإنما اشترطوا معرفة الأحاديث التى تتعلق بالأحكام ، فلا يلزمه معرفة ما يتعلق من الأحاديث بالمواعظ والقصص وأحوال الآخرة وتحوها .

قال الغزالي : ٩ وهي - وإن كانت زائدة على ألوف - فهي محصورة ع<sup>(١)</sup> .

وقال الشوكاني :

واختلفوا في القدر الذي يكفى المجتهد من السنة ، فقيل : خمسمائة حديث وهذا
 من أعجب ما يقال ! فإن الأحاديث التي تؤخذ منها الأحكام الشرعية ألوف مؤلفة .

وقال ابن العربي في و المصول و : هي ثلاث آلاف .

وقال أبو على الضرير لأحمد بن حنبل: كم يكفى الرجل من الحديث حتى يمكنه أن يفتى ؟ يكفيه مائة ألف ؟ قال: لا ، قلت: أربعمائة ألف؟ قال: لا ، قلت: أربعمائة ألف؟ قال: لا ، قلت: خمسمائة ألف؟ قال: أرجو (٢)

قال الزركشي : ٩ وكأن مراده بهذا العدد آثار الصحابة والتابعين وطرق المتون ، ولهذا قال : ٩ من لم يجمع طرق الحديث لم يحل له الحكم ولا الفتيا ، ٢٦).

قال بعض أصحابه: هذا محمول على الاحتياط والتغليظ في الفتيا أو يكون أراد وصف أكمل الفقهاء، فأما ما لابد منه، فقد قال أحمد رحمه الله: الأصول التي يدور عليها العلم عن النبي مالك ينبغي أن تكون ألفا ومائتين أ.هـ(1).

والواقع يوجب على المجتهد أن يكون واسع الاطلاع على السنة كلها ، وإن وجه مزيد اهتمام إلى أحاديث الأحكام ، فقد توجد أحاديث بعيدة عن مجال الأحكام في الظاهر ، ولكن الفقيه يستنبط منها من الأحكام ما قد يفوت غيره .

وأيا كان القدر المطلوب للمجتبد، فلا يلزم - كما قاله الغزال وغيره - أن يحفظه

وزم الستصفى ج ٢ ص ٢٥١ .

<sup>﴿</sup> إِنَّ إِرْشَادَ الْفُحُولُ صَ ٢٥١ .

<sup>(</sup>٣) نقله السيوطي في رسالة ( الرد على من أعلد إلى الأرض ) ص ١٥٢ ، ط بيروت .

<sup>(1)</sup> يُرشاد الفحول السابق .

عن ظهر قلبه ، مثل حفاظ الحديث الذين عرفهم تاريخ العلم عندنا ، وإن كان هذا أفضل وأكمل .

ويكفيه أن يعرف مواقع كل باب، فيراجعه وقت الحاجة إلى الاجتهاد أو الفتوى وقد يساعد في هذا كتب الفهارس اللفظية والموضوعية وكتب الأطراف وغيرها.

واكتفى الغزالى أن يكون عنده أصل مصحح لجميع الأحاديث المتعلقة بالأحكام كسنن أبى داود ، و و معرفة السنن ، لأحمد البيهقى ، أو أصل وقعت العناية فيه بجميع الأحاديث المتعلقة بالأحكام (١).

وتبع الغزالي على ذلك الرافعي ، ونازعه النووى ، وقال : « لا يصبح التمثيل بسنن أبي داود ، فإنها لم تستوعب الصحيح من أحاديث الأحكام ولا معظمها ، وكم في صحيح البخارى ومسلم من حديث حكمي ليس في سنن أبي داود » .

وكذا قال ابن دقيق العبد: التمثيل بسنن أبي داود عندنا ليس بجيد لوجهين:

· الأول: أنها لا تحوى السنن المحتاج إليها .

الثالى: أن في بعضها مالا يحتج به في الأحكام أ هـ (٢) .

والوجه الثانى يحتمل أن بعض أحاديث أبى داود فى غير مجال الأحكام . كما يحتمل أنها لا تبلغ مرتبة الصحة أو الحسن المحتج به فى الأحكام . وكلا الأمرين ثابت ومعترف به .

#### ماذا يعني العلم بالسنة ؟

والعلم بالسنة يعنى فيما يعنى عدة أمور :

أولا: علم دراية الحديث . وقد جعله الغزالي شرطا مستقلا . وحقه أن يكون داخلا في شرط معرفة السنة .

والمراد بذلك كما قال الغزالى : معرفة الرواية ، وتمييز الصحيح منها عن الفاسد والمقبول عن المردود . فإن مالا ينقله العدل عن العدل فلا حجة فيه . والتحقيق فيه : أن كل حديث يفتى به مما قبلته الأمة ، فلا حاجة به إلى النظر في إسناده . وإن خالفه بعض العلماء ، فينبغى أن يعرف رواته وعدالتهم ، فإن كانوا مشهورين

<sup>(</sup>١) المتصفى : السابق ذكره . (٢) إرشاد الفحول ، السابق ذكره .

عنده ، كا يرويه الشافعي عن مالك عن نافع عن ابن عمر مثلا ، اعتمد عليه . فهولاء قد تواتر عند الناس عدالتهم وأحوالهم ، والعدالة إنما تعرف بالخبرة والمشاهدة ، أو بتواتر الخبر ، فما نزل عنه فهو تقليد ، وذلك بأن يقلد البخارى ومسلما في أخبار الصحيحين ، وأنهما ما رووها إلا عمن عرفوا عدالته (۱) ، فهذا عبرد تقليد . وإنما يزول التقليد بأن يعرف أحوال الرواة بتسامع أحوالهم وسيرهم ، ثم ينظر في سيرهم أنها تقتضى العدالة أم لا ، وذلك طويل ، وهو في زماننا مع كثرة الوسائط عسير . والتخفيف فيه : أن يكتفى بتعديل الإمام العدل بعد أن عرفنا أن مذهبه في التعديل مذهب صحيح فإن المذاهب غتلفة فيما يعدل به ويجرح . فإن من مات قبلنا بزمان امتنعت الخبرة والمشاهدة في حقه ، ولو شرط ويجرح . فإن من مات قبلنا بزمان امتنعت الخبرة والمشاهدة في حقه ، ولو شرط عدلا فيما يخبر ، فيقلد في تعديله ، بعد أن عرفنا صحة مذهبه في التعديل . فإن جوزنا للمفتى الاعتباد على الكتب الصحيحة التي ارتضى الأثمة رواتها قصر الطريق على المفتى ، وإلا طال الأمر ، وعسر الخطب في هذا الزمان ، مع كثرة الوسائط . و لا يزال الأمر يزداد شدة بتعاقب الأعصار (۲) .

والخلاصة: أنه لابد للمجتهد من العلم بأصول الحديث وعلومه ، والاطلاع على علم الرجال ، وشروط القبول ، وأسباب الرد للحديث ، ومراتب الجرح والتعديل ، وغيرها مما يتضمنه علم المصطلح ، ثم تطبيق ذلك على ما يستدل به من الحديث .

ثانيا: معرفة الناسخ والمنسوخ من الحديث ، حتى لا يحكم بحديث قد ثبت نسخه وبطل العمل به ، كالأحاديث التى رويت فى جواز ، نكاح المتعة ، فقد ثبت نسخها بأحاديث أخرى .

قال الغزالى: « والتخفيف في ذلك ، أن يعلم أن ذلك الحديث ليس من جملة المنسوخ » (٢) .

وقد أُلفت كتب في ذلك ، ما بين متوسع في النسخ ، ومضيق فيه ، ومتوسط فيه . من أشهرها كتاب الحازمي ؛ الاعتبار في الناسخ والمنسوخ من الآثار ؛ .

<sup>(</sup>۱) كما عرفوا ضبطه أيضا ، لأن مدار التوثيق على العدالة والضبط معا . والعدالة تتعلق بديته وخلقه ، والضبط يتعلق بمدى حفظه ووعيه .

<sup>(</sup>٢) المستصفى جد ٢ ص ٢٥٧ ، ٣٥٧ . (٣) المصادر السابق ذكره .

وكما أن كثيرا مما قيل بنسخه في القرآن ليس بمنسوخ حقيقة ، كذلك ما قيل بنسخه في السنة ليس بمنسوخ .

من ذلك ما ذكروه في حديث سلمة بن الأكوع في الصحيح وهو حديث: ع كنت نهيتكم عن الدخار لحوم الأضاحي ، فكلوا وأطعموا والدخروا ، فقد قيل : إن النهي عن الادخار تُسخ و بطل حكمه بقوله في الحديث : « والدخروا ، وقيل : إنه ليس من باب النسخ ، بل من باب نفي الحكم لانتفاء علته . وقد جاء في بعض روايات الحديث بيان علة النهي بقوله : « إنما نهيتكم من أجل الدافة التي دفّت ، يعني الجماعة التي وفدت على المدينة من خارجها في عيد الأضحى . ولهذا أنكر الإمام القرطبي في التفسير أن يكون ذلك من باب النسخ ، قائلا : « بل هو حكم ارتفع لارتفاع علته ، لا لأنه منسوخ ، وفرق بين رفع الحكم بالنسخ ، ورفعه لارتفاع علته ، عود العلم علته يعود العلمة ... الح ، الح ، (١) .

وعندى : أن مثل معرفة الناسخ والمنسوخ معرفة : مختلف الحديث ؛ أى الأحاديث المتعارضة الظواهر . وكيف يؤولها ويوفق بينها : بتقبيد مطلقها وتخضيص عامها . إلى غير ذلك من وسائل الجمع أو الترجيح ، وقد كتب في ذلك ابن قتيبة كتابه ، تأويل مختلف الحديث ، والطحاوى كتابه ، مشكل الآثار ، وتعرض لذلك سائر الفقهاء في مواضع متناثرة ، وبخاصة الإمام الشافعي فهو أول من عنى بذلك .

ومثل ذلك أهم منه : التوفيق بين الحديث والقرآن . فالسنة إنما جاءت مبيئة للقرآن لا معارضة له .

ومن هنا يلزم المجتهد أن يجمع الأحاديث الواردة والثابتة فى موضوعه ، ويتدبر العلاقة بينها ، فيبين عامها بخاصها ، ويحمل مطلقها على مقيدها ، ويوضح مجملها بمفصلها ، ومبهمها بمفسرها ، كا يربطها بالأصل الأول : القرآن الكريم . ولا يضرب النصوص بعضها ببعض .

 <sup>(</sup>١) انظر: بحثنا عن • عوامل السعة والمرونة في الشريعة الإسلامية • العدد الثاني من حولية كاليه الشريعة بجامعه قطر، ص ٧٨ - ٨٠ ، والنص المذكور متقول عن تفسير القرطبي حـ ١٢ ص ١٧ ، ١٨

#### ثالثاً : معرفة أسباب ورود الحديث .

وإذا كانت معرفة أسباب نزول القرآن لازمة لمن يريد فهم القرآن ، فإن معرفة أسباب ورود الحديث ألزم لمن يريد فهم السنة ، لأن القرآن بطبيعته عام لكل الأحوال والأمكنة والأزمنة ، أما السنة فكثيرا ما تأتى لعلاج قضايا خاصة وأوضاع معينة ، يتغير الحكم بتغيرها . مثال ذلك حديث جابر عن الشيخين : « سموا باسمى . ولا تكنوا بكنيتى « ، فظاهره النبي عن تكنية أحد به أبى القاسم » فى كل مكان وزمان . ولكن روى البخارى عن أنس قال : كان النبي عليه فى السوق ، فقال رجل : يا أبا القاسم ، فالتفت النبي عليه ، فقال : إنما دعوت هذا . فقال النبي عليه المناس قال : منا دعوت هذا . فقال النبي عليه المناس النبي عليه المناس قال . ولكن روى البخارى عن أنس قال . كان النبي عليه في السوق ، فقال رجل : يا أبا القاسم ، فالتفت النبي عليه ، فقال : إنما دعوت هذا . فقال النبي عليه النبي النبي عليه النبي النبي عليه النبي النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي النبي النبي عليه النبي عليه النبي النبي عليه النبي النبي النبي النبي النبي عليه النبي النبي

فهذا الحديث يدل على أن النهى مقصور على زمنه عَلَيْهُ وحتى لا يحدث التباس عند الدعاء ونحوه . ولهذا تكنى كثير من العلماء والصلحاء بـ أبى القاسم ، طول العصور الإسلامية . ولم يجدوا في ذلك حرجا ولم ينكر عليهم أحد .

وإنما يعرف ذلك بالرجوع إلى مصادر الحديث الأصلية فأن المختصرات كثيراً ما تذكر الحديث مبتورا عن سببه وملابسة وروده .

وقد حاول بعض المتأخرين جمع هذا النوع فى مؤلف خاص كما فى كتاب ، البيان والتعريف فى أسباب ورود الحديث الشريف ، لإبراهيم بن محمد كال الدين الشهير بابن حمزة الحسينى (ت: ١١٢٠ هـ) وقد طبع فى جزأين ، ولكنه لا يغنى عن مراجعة المصادر الأصلية .

#### تبيهات :

. وأود أن أنبه هنا على جملة أمور :-

أولا: علق الشوكاني على الذين فرطوا في اشتراط السنة للمجتهد، واكتفوا له بخمسمائة حديث، والذين أفرطوا، فاشترطوا خمسمائة ألف حديث، أي ألف ضعف بالنسبة للقول الأول! قال: « ولا يخفلك (١) أن كلام أهل العلم في هذا الباب بغضه من قبيل الإفراط وبعضه من قبيل التفريط، والحق الذي لا شك فيه

 <sup>(</sup>۱) يستعمل الشوكانى كثيرا هذه العبارة و لا ينقلك و والمعروف أن خفى فعل لازم يتعدى بحرف الجر و على و قصواب هذه أن يقال : لا ينظى عليك . ولا أدرى ماوجه تعبيره رضى الله عنه

ولا شبهة أن المجتهد لابد أن يكون عالما بما اشتملت عليه مجاميع المننة التي صنفها أهل الفن كالأمهات الست وما يلحق بها ، مشرفا على ما اشتملت عليه المسانيد والمستخرجات والكتب التي التزم مصنفوها الصحة . ولا يشترط في هذا أن تكون محفوظة له مستحضرة في ذهنه ، بل يكون ممن يتمكن من استخراجها من مواضعها بالبحث عنها عند الحاجة إلى ذلك ، وأن يكون ممن له تمييز بين الصحيح منها والحسن والضعيف ، بحيث يعرف حال رجال الإسناد معرفة يتمكن بها من الحكم على الحديث بأحد الأوصاف المذكورة . وليس من شرط ذلك أن يكون حافظا لحال الرجال عن ظهر قلب ، بل المعتبر أن يتمكن بالبحث في كتب يكون حافظا لحال الرجال عن ظهر قلب ، بل المعتبر أن يتمكن بالبحث في كتب الجرح والتعديل من معرفة حال الرجال ، مع كونه ممن له معرفة تامة بما يوجب الجرح ومالا يوجبه من الأسباب ، وما هو مقبول منها وما هو مردود ، وما هو قادح من العلل وما هو غير قادح ه (۱) أ ه .

ثانيا : أن الأحاديث التي لها تعلق بالأحكام ، قد جمعت في بعض المؤلفات ما بين مختصر ومطول .

منها: كتاب و عمدة الأحكام و للحافظ المقدسي - وقد اقتصر فيه على الصحيحين وحدهما. وقد شرحه الإمام ابن دقيق العبد، في كتاب و الإحكام و وكتب الصنعاني عليه حاشية و العدة و. وبلغت أحاديثه 119 حديثا .

ومنها كتاب ، الأحكام » لعبد الحق الإشبيلي ، ولكنه لا يزال مخطوطا ، ولابن القطان تعليق واستدراك عليه .

ومنها: « الإلمام بأحاديث الأحكام » لابن دقيق العبد ، وفيه جمع (١٤٧١) من الأحاديث .

ومنها: 1 بلوغ المرام من أدلة الأحكام 1 للحافظ ابن حجر العسقلالي . وقد بلغت أحاديثه ١٥٩٦ ( ستة وتسعين وخمسمائة وألف حديث ) 1 ط صبيح

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول : ٢٥١ .

بتعليق محمد حامد الفقي ۽ وشرحه العلامة الصنعالي ق ۽ سبق انسمرم ۽ .

ومنها: • منتقى الأخبار من أحاديث سيد الأخيار • لأبي البركات مجذ الدين عبد السلام بن تيمية الجد. وقد بلغت أحاديثه في الطبعة التي حققها المرحوم الشيخ محمد حامد الفقى ٢٩٠٥ ( محسة الآف وتسعة وعشرين حديثا) ولكنه عد كل رواية لحديث فيها تغيير كلسة أو جملة أو زيادة لفظة ، حديثا ذا رقم مستقل.

وقد شرح هذا المنتقى العلامة الشوكاني في كتابه الشهير و نيل الأوطار و . وقد أصبح هو وكتاب و سبل السلام و من أهم المصادر لأحاديث الأحكام وشروحها .

ومنها : « شرح معانى الآثار ، خافظ الحنفية ألى جعفر الطحارى .

ومنها : ه السنن الكبرى ، للحافظ البيهقى . وقد طبع فى عشرة مجلدات كيار وهو يستدل فيه لمذهب الشافمى ، وقد علق عليه ابن التركافي الحنفى ، وتعقبه فى بعض المواضع . وسمى تعليقه ، الجوهر النقى ، وهو مطبوع معه فى حاشيته .

ثالثا: من النافع هذا: مراجعة كتب التخريج لأحاديث الأحكام، مثل و نصب الراية لأحاديث الهداية ، للحافظ الزيلعي الحنفي، وقد لخصه الحافظ ابن حجر في و الدواية ، وأضاف إليه فوائد.

ومنها: و تلخيص الحبير، في تخريج شرح الرافعي الكبير و لابن حجر أيضا. لخص فيه تخريجات الحفاظ النقاد قبله لما جاء في شرح الرافعي على و وجيز الغزالي و من أحاديث، وزاد عليها. وذكر في مقدمته: أنه يشمل جل ما يستدل به الفقهاء في كتبهم من الأحاديث. وقد بلغت أحاديثه ٢١٦١ حديثا في الطبعة التي علق عليها السيد محمد هاشم اليماني.

وفي عصرنا خرج الشيخ الألبالي أحاديث ؛ منار السبيل ، في الفقه الحنبلي في كتاب من ثمانية أجزاء أسماه ، إرواء الغليل ، .

ولابن الجوزى كتاب و التحقيق في أحاديث التعليق و تكلم فيه على الأحاديث التي يذكرها الفقهاء عادة في كتبهم معلقة . وقد نقحه ابن عبد الهادى وبين أوهام

ابن الجوزى ، وأضاف إليه فوائد وسمى كتابه ؛ تنقيح التحقيق ؛ . والكتابان لا يزالان مخطوطين فيما أعلم .

#### ٣ – العلم بالعربية :

ولابد للمجتهد أن يكون عالما بالعربية ، بمعنى أن يعرف اللغة وعلومها معرفة تيسر له فهم خطاب العرب . وذلك أن القرآن الكريم قد نزل بلسان عربى مبين والسنة قد نطق بها رسول عربى ، وهذا يخص السنة القولية .. والسنة الفعلية والتقريرية قد نقلها أصحابه ، وهم عرب من أهل الفصاحة والبيان .

فكان لابد أن يعرف من اللغة والنحو - كما قال الإمام الغزالي - القدر الذي يفهم به خطاب العرب و عادتهم في الاستعمال ، إلى حد يميز به بين صريح الكلام وظاهره ومجمله ، وحقيقته ومجازه ، وعامه وخاصه ، ومحكمه ومتشابهه ، ومطلقه ومقيده ، ونصه وفحواه ، ولحنه ومفهومه .

قال الغزالي : والتخفيف فيه أنه لا يشترط أن ببلغ درجة الخليل والمبرد ، وأن يعرف جميع اللغة ، وأن يتعمق في النحو ، بل القدر الذى يتعلق بالكتاب والسنة ويستولى به على مواقع الخطاب ، ودرك حقائق المقاصد منه (١) .

لابد للمجتهد إذن من معرفة معانى المفردات ودلالاتها ، حتى يكون استنباط الحكم منها صحيحًا وكثيرًا ما يؤدى الاختلاف في تفسير معانى الكلمات سببًا في اختلاف الفقهاء في الأحكام المأخوذة منها .

نقوله تعالى : ﴿ وَالْمُطَلِّقَاتُ يَتُوَبِّصِنَ بِٱلفُسِهِنَّ لَلَالَةَ قُرُوَّهِ ﴾ [ البقرة : ٢٢٨ ] تقتضى من المجتهد أن يبذل جهده لتحديد معنى ( القرء ) في الآية ، أهو الحيض أم الطهر ؟ .

والنصوص التي وردت في الرضاعة والإرضاع في القرآن مثل قوله تعالى : ﴿ وَأُمُّهَا تُكُمْ اللَّاتِي أَرْضَعْنَكُمْ وَأُخَوَا تُكُمْ مِّنَ الرَّضَاعَةِ ﴾ [ سورة النساء : ٢٣] وكذلك ما ورد من ذلك في الحديث و يجوم من الرضاع ما يجوم من النسب و و إنما الرضاعة

<sup>(</sup>١) المستصفى: ج٢ ص ٢٥١، ٣٥٢.

من المجاعة » إلخ - لايعرف الحكم المستنبط منها إلا بتحديد معنى الرضاعة والرضاع والإرضاع أهو مجرد وصول اللبن إلى الجوف ، ولو عن طريق الوجور في الحلق أو السعوط في الأنف ، أم هو امتصاص اللبن من الثدى بطريق الفم والالتقام ؟ .

والتفريق في مصارف الزكاة بين (لام) الحير و(ف) في آية التوبة ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفَقَرَآءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤْلِّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرَّقَابِ وَالْعَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللهِ وَأَنْهَا وَالْمُؤْلِّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرَّقَابِ وَالْعَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللهِ وَأَنْهِ اللهِ إِنْ يكون لمعنى وهدف.

ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿ وَالْمُسَخُواْ بِرُءُسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَفْيَيْنِ ﴾ [المائدة: ٦]، علام تدل (الباء) في (برئوسكم) ؟، أهى زائدة والمطلوب مسح الرأس كله ؟، أم هي للإلصاق فيكون المطلوب جزءا من الرأس وهو ما قدره الحنفية بالربع ؟ أم هي للتبعيض فيكفي شعرات للمسح ؟.

ولابد للمجتهد من معرفة دلالات الجمل ، ما كان منها على سبيل الحقيقة وما كان على سبيل المجتهد من معرفة دلالات التقديم والتأخير والحلف والحصر ، وغيرها مما يشمله علم المعانى والبيان .

لقوله تعالى : ﴿ أَوْ لَا مَسْتُمُ اللَّمَاءَ ﴾ يحتمل أن يراد به الحقيقة ، كما هو مذهب الشافعي ، وهو مجرد لمس البشرة للبشرة ، وأن يكون كناية عن الجماع ، كما قال ابن عباس : « إن اللمس والملامسة والمس في القرآن كناية عن الجماع ، وهو ما تدل عليه الاستعمالات القرآنية بالفعل .

وكذلك لابد للمجتهد من إتقان علم النحو والصرف ، حتى يفهم في ضوله قراءة مثل قراءة ﴿ وَامْسَمُواْ بِوُءُوسَكُمْ وَأَرْجُلِكُمْ إِلَى الْكَفْيَيْنِ ﴾ ، بخفض ( أرجلكم ) بطريق المجاورة كما هو معروف .

وق قوله سبحانه : ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ ، قُلْ هُوَ أَذًى فَاعْتَزُلُواْ النَّسَآءَ فِي المَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَ ، فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأَكُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمْرَكُمُ اللَّهُ ﴾ [المحيض ولا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَ ، فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأَكُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمْرَكُمُ اللَّهُ ﴾ [المحيض ٢٢٢]. يتحدد الحكم بتحديد معنى (المحيض) هل هو مصدر ميمى بمعنى (الحيض) أو اسم مكان بمعنى موضع الحيض ؟ ولكل من المعنين أثره .

وكذلك الفرق بين ( يطُهُرن ) بالتخفيف وبين ( يَطَهَرُن ) بالتشديد كما يتضبح ذلك بالرجوع إلى التفاسير المعنية بآيات الأحكام .

وذكر الشوكاني في هذا الشرط للمجتهد : أن يكون عالما بلسان العرب بحيث يمكنه تفسير ما ورد في الكتاب والسنة من الغريب ونحوه . قال : ولا يشترط أن يكون حافظا لها عن ظهر قلب ، بل المعتبر أن يكون متمكنا من استخراجها من مؤلفات الأثمة المشتغلين بذلك ، وقد قرَّبُوها أحسن تقريب ، وهذبوها أبلغ تهذيب ، ورتبوها على حروف المعجم ترتيباً لا يصعب الكشف عنه ، ولا يبعد الاطلاع عليه . وإنما يتمكن من معرفة معانيها وخواص تراكيبها، وما اشتملت عليه من لطائف المزايا، من كان عالما بعلم النحو والصرف والمعاني والبيان ، حتى يثبت.له في كل فن من هذه ملكة يستحضر بها كل ما يحتاج إليه عند وروده عليه ، فإنه عند ذلك ينظر في الدليل نظرا صحيحاً ، ويستخرج منه الأحكام استخراجاً قوياً . ومن جعل المقدار المحتاج إليه من هذه الفنون هو معرفة عتصراتها أو كتاب متوسط من المؤلفات الموضوعة فيها فقد أبعد، بل الاستكثار من الممارسة كما ، والتوسع في الاطلاع على مطولاتها ، مما يزيد المجتهد قوَّة في البحث ، وبصرا في الاستخراج ، وبصيرة في حصول مطلوبه . والحاصل أنه لابد أن تثبت له الملكة القوية في هذه العلوم ، وإنما تثبت هذه الملكة بطول الممارسة ، وكثرة الملازمة لشيوخ هذا الفن. قال الإمام الشافعي: « يجب على كل مسلم أن يتعلم من لسان العرب ما يبلغه جهده في أداء فرضه ، . قال الماوردي : ، ومعرفة لسان العرب فرض على كل مسلم من مجتهد وغيره ۽ (١) أ هـ .

وهذا يدلنا على مدى الارتباط العضوى بين الإسلام والعربية ، فالعربية هى لسان الإسلام ، ووعاء ثقافته ، ولا سبيل إلى فهم الإسلام فهما صحيحا بغير تذوق العربية وإتقانها . ومن ثم أوجب الشافعي على كل مسلم تعلم ما يمكنه من ذلك ما استطاع ، وفقا للإمكانات المتاحة لمثله في بيئته وثقافته . فكيف بمن يريد بلوغ مرتبة الاجتهاد في فقه الشريعة وأحكامها ؟! .

ومقتضى كلام الشوكانى أنه يشترط للمجتهد فى الأحكام أن يبلغ درجة الاجتهاد فى العربية وعلومها ، وهو ما صرح به الشاطبى ، على حين اكتفى الآخرون بتحصيل بعض المختصرات ! .

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول : ص ٢٥١ ، ٢٥٢ .

#### قال العلامة مجمد الخضر حسين :

و وقد يقع في خاطرك أن شرط الاجتهاد في اللسان العربي يجعل رتبة الاجتهاد في الشريعة بمنزلة المتعذر ، فإنه يقتضي أن يسلك الفقيه في البحث عن معاني الألفاظ وأحكامها ووجوه بلاغتها الطرق التي سلكها أثمة تلك العلوم ، ولا يكفيه أن يأخذ من القاموس أن النكاح مثلا يطلق على الوطء والعقد ، ومن كتاب سيبويه أن الخفض يكون بالجوار ، ومن دلائل الإعجاز أن تقديم المعمول أو تعريف المسند يفيد القصر ، حتى يتبع كلام العرب نفسه ، ويقف على صحة إطلاق النكاح على الوطء والعقد ، ويظفر بشواهد كثيرة يحقق بها قاعدة الخفض بالجوار ، وشواهد أخرى يعلم بها أن تقديم المعمول أو تعريف اللغة هذه الغاية يشبه التكليف على لا تسعه الطاقة .

وجواب هذا: أن المجتهد في الشريعة لابد له من أن يرسخ في علوم اللغة رسوخ البالغين درجة الاجتهاد ، وله أن يرجع في أحكام الألفاظ ومعانيها إلى رواية الثقة وما يقوله الأثمة ، وإذا وقع نزاع في معنى أو حكم توقف عليه فهم نص شرعى ، تعين عليه حينتذ بذل الوسع في معرفة الحق بين ذلك الاختلاف ، ولا يسوغ له أن يعمل على أحد المذاهب النحوية أو البيانية في تقرير حكم إلا أن يستبين له رجحانه بدليل » (١) .

والذي أؤكده أن المهم هنا أن يحس المجتهد من نفسه أنه أصبح قادرا على تذوق كلام العرب وفهمه ، والغوص على معانيه ، بمثل ما كان عليه العربي الأول بسليقته وسلامة فطرته ، قبل أن يستعجم الناس ، ويفسد اللسان والذوق ، وإن لم يبلغ درجة الاجتهاد في اللغة وعلومها . فهذا قد يصعب . فالتخفيف الذي ذكره الإمام الغزالي مقبول بهذا التفسير الذي فسره شيخنا الأكبر محمد الخضر حسين رحمه الله .

### العلم بمواضع الإجماع :

ويأتى بعد ذلك العلم بمواضع الإجماع ، حتى لا يفتى بخلاف الإجماع ، كما يلزمه معرفة النصوص ، حتى لا يفتى بخلافها .

<sup>(</sup>١) الشريعة الإسلامية للإمام الأكبر الخضر حسين : ص ٩ ٠ ٠ ١٠٠

قال الغزالى: و والتخفيف في هذا الأصل: أن لا يلزمه أن يحفظ جميع مواقع الإجماع والخلاف، بل كل مسألة يفتى فيها ، فينبغى أن يعلم أن فتواه ليس (كذا) مخالفا للإجماع ، إما بأن يعلم أنه موافق مذهب من مذاهب العلماء ، أيهم كان ، أو يعلم أن هذه واقعة متولدة في العصر لم يكن لأهل الإجماع فيها خوض، فهذا القدر فيه كفاية ، (١) أه.

وعلى هذا ، لا تحتاج المسائل الجديدة التي هي من مستحدثات عصرنا ، مثل \* نقل الدم ، أو « زرع الأعضاء » المنقولة من الحي إلى الحي ، أو من جثة ميت ، ووصية بعض الناس بالانتفاع يجزء من بدنه ، أو بجثته كلها لخدمة الغير أو الإنعاش الطبي المكثف لمريض فقد وعيه وإحساسه العصبي ، أو ما يسمونه و شتل الجنين » أو « الرحم الظائر » أو و بنوك الأجنة المجمدة » أو « التحكم في جنس الجنين » أو استخدام الأشعة أو اللرة في السلم أو الحرب ، ونحو ذلك مما لم يعرفه الأولون ، ولم يخطر ببالهم ... لا تحتاج هذه القضايا إلى البحث عن معرفة رأى أهل الإجماع فيها .. إذ ليس لهم فيها رأى .

والمهم هنا أن يثبت الإجماع بيغين لا شك فيه . فإذا استيقن المجتهد الإجماع في مسألة ، فليوفر على نفسه عناء الاجتهاد ، فقد فرغت منها الأمة التي أبي الله أن يجمعها على ضلالة .

وهذه المواضع الإجماعية في فقهها هي التي تجسم الوحدة الفكرية والسلوكية للأمة وتحفظها من عوامل التشتت والتمزق .

فإذا أجمعت الأمة على حل حلى الذهب للنساء ، ولم يختلفوا إلا في زكاتها فلا مجال لمخالفة هذا الإجماع الذي نقله غير واحد وأقرته جميع المذاهب المتبوعة ، واستقر عليه الفقه المتصل بعمل الأمة خلال أربعة عشر قرنا ، في أقطار الإسلام كافة .

ومن هنا يكون اجتهاد الشيخ الألباني الذي خرج به في رسالته في « الزفاف » وأعلن به تحريم و الذهب المحلق ، على النساء ، اجتهادا مرفوضا ، لأنه خالف الإجماع المتيقن .

<sup>(</sup>١) المستصلي : ج٠٢ : ٢٥١ .

ومثل دلك اجتهاد بعض الباحثير المعاصرين في إباحة رواج المسلمة بالكتابي، قياسا على رواج المسلم بالكتابية

وهو اجتهاد مرفوض كذلك ، لإجماع المسلمين فى كل العصور ومن جميع الملاهب على تحريمه ، واستقرار عمل الأمة عليه طوال القرون ، بالإضافة إلى عموم قوله تعالى في سورة الممتحنة : ﴿ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتِ فَلَا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَادِ ، لَا هُنَّ حِلَّ لَهُمْ وَلَا هُمْ يَبِحُلُونَ لَهُنَّ ﴾ .

### تنبيهات مهمة حول الإجماع:

وأحب أن أنبه هنا إلى عدة أمور :-

- ١ هذا الشرط إنما يشترطه من يقول بحجية الإجماع ، ويرى أنه دليل شرعى كا نبه على ذلك الشوكاني(١) فأما من يقول بعدم إمكانه ، أو بعدم وقوعه ، أو بعدم العلم به ، أو بعدم حجيته ، فلا موضع لهذا الشرط عنده .
- إنه قلما يلتبس على من بلغ رتبة الاجتهاد ما وقع عليه الإجماع من مسائل الفقه ، كا
   قال الشوكاني ، وقد جمعتها بعض الكتب المختصرة مثل ، مراتب الإجماع ، لابن حزم ،
   وه الإجماع ، لابن المنذر .
- ٣ إن كثيرا مما ادعى فيه الإجماع من مسائل الفقه قد ثبت فيه الخلاف ، وقد لمست هذا بنفسى ، وأنا أبحث في \* فقه الزكاة \* في عدد من المسائل ، وهذا ما جعل الإمام أحمد يقول كلمته المشهورة : \* من ادعى الإجماع فقد كذب . وما يدريه ، لعل الناس اختلفوا و هو لا يدرى ! \* .

ومن ذلك: اختيارات شيخ الإسلام ابن تيمية ومدرسته في مسائل « الطلاق الثلاث » والحلف بالطلاق ، أي الطلاق الذي يراد به الحمل على شيء أو المنع منه وغير ذلك مما أخذت به قوانين الأسرة في كثير من البلاد الإسلامية ، وتبناه الجم الغفير من علماء العصر ، إنقاذا للأسرة المسلمة من التفكك والانهيار الذي هددها

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول: ص ٢٥١.

قرونا ، ساد فيها الاتجاه القائل بالتوسع في إيقاع الطلاق حتى ادعى فيه الإجماع .. ومثل ذلك و قانون الوصية الواجبة ، الذي أخذ به بناء على مذهب بعض السلف في العمل بآية البقرة . وإنها محكمة غير منسوخة : ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا خَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَوْكُ تَحْيُواً الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ ﴾ [ البقرة : ١٨٠ ] .

٤ - أن من الإجماع ما يقبل الإبطال بإجماع جديد. وذلك فيمابنى الإجماع فيه على عرف تبدل ، أو مصلحة زمنية تغيرت .، لأن المصلحة المذكورة هي علة الحكم ، والمعلول يدور مع علته وجودا وعدما .

صحيح أن الجمهور منعوا ذلك ، لأن كون الإجماع حجة يقتضى امتناع حصول إجماع آخر مخالف له ، وجوزه أبو عبد الله البصرى ، وقال : إنه لا يقتضى ذلك ، لامكان تصور كونه حجة إلى غاية ، هى حصول إجماع آخر ، قال الصغي الهندى : ومأخذ أبى عبد الله قوى . وقال الرازى : وهو الأولى (١) . وكذلك ذكر العلامة البردوى : أن الإجماع الاجتهادى يجوز أن ينسخ بمثله (٢) . وينبغى حمل كلام الجمهور في عدم الجواز على الإجماع النقلي ، أى المبنى على دليل نقلى من كتاب أو سنة ، فإن الإجماع الثاني لا يتصور إلا بحدوث دليل جديد من كتاب أو سنة ، وهو غير ممكن بعد انقطاع الوحى .

أن بعض مواضع الإجماع النقل ذاته قابلة للاجتهاد إذا كان النص مبنيا على رعاية
 عرف معين أو مصلحة معينة ، فتبدل العرف ، أو تغيرت المصلحة .

مثال ذلك : إجماعهم على أن للزكاة نصابين متفاوتين : أحدهما من الذهب والآخر من الفضة ، بناء على ما صبح من أحاديث ، وما ورد من آثار ، بأن للفضة نصابا هو ماتتا درهم ، وللذهب نصابا هو عشرون دينارا ، أو عشرون مثقالا .

وذلك أن هذا الإجماع مبنى على عرف قائم فى عصر النبوة ، وهو وجود عملتين متداولتين فى المجتمع ، إحداهما من الدراهم الفضية القادمة من فارس والأخرى من الدنائير الذهبية الواردة من دولة الروم . وكان الدينار حينفذ يصرف بعشرة

<sup>(</sup>۱) نفسه: ۱۵، ۸۵.

 <sup>(</sup>٢) انظر: كشف الأسرار جـ ٣ ص ٢٦١ ، ٢٦٢ نقلا عن المدخل إلى علم أصول الفقه للدكتور المدواليبي
 ص ٣٤٤ .

دراهم ، فقدر النصاب بمبلغين متساويين في القيمة وقتها .

ولكن الوضع تغير ، وخاصة في عصرنا ، فأصبحت قيمة النصاب إذا قدر بالقضة دون نصاب الذهب بمراحل . فاقتضى الاجتهاد الصحيح توحيد النصاب ، واعتباره بالذهب ، لأنه وحدة التقدير التي احتفظت بثباتها النسبي على مر العصور (١) .

وقد أدخل بعض الباحثين هنا – مع شرط العلم بمواضع الإجماع – العلم بمواضع المنالك ، لما لما من أهمية في تكوين ملكة الفقه والاطلاع على مداركه ، ومسالك الاستنباط فيه .

ورأيي أن هذا يدخل في شرط آخر مختلف فيه ، وهو معرفة فروع الفقه ، وهل هي لازمة أو لا ؟ وسنعرض لذلك فيما بعد .

# العلم بأصول الفقه:

ومما لابد للمجتهد من معرفته: علم أصول الفقه، وهو علم ابتكره فقهاء الإسلام لإرساء قواعد الاستنباط فيما فيه نص، وضبط الاستدلال فيما لا نص فيه، وهو من مفاخر التراث الإسلامي. ودراسة هذا العلم والتعمق في فهمه ألزم ما يكون للمجتهد وذلك لما تعطيه دراسة وأصول الفقه على يتصدى للاجتهاد من قدرة على الاستدلال، وتمكن من الاستنباط بشروطه. فالبحوث الضافية الموسعة عن الأدلة: المتفق عليه و الكتاب والسنة والإجماع والقياس، والمختلف فيها و شرع من قبلنا، والاستحسان، والمصلحة المرسلة، والعرف والاستصحاب ... إلغ و ، وشروط الاستدلال بهذه الأدلة، وعن المباحث اللغوية من دلالات الأمر والنبي، والعام والخاص، والمطلق والمقيد والمنطوق والمفهوم، والظاهر والمؤول، والنص والإشارة والفحوى، وغيرها ... كل ذلك يجعل المجتهد يقف على أرض صلبة.

<sup>(</sup>١) راجع نفصيل: كتاباً ، فقه الزكاة ، جـ ١ فضل زكاة التقود

قال العلامة الشوكانى: الشرط الرابع أن يكون عالما بأصول الفقه ا لاشتاله على ما تمس الحاجة إليه ، وعليه أن يطوّل الباع فيه ، ويطلع على مختصراته ومطولاته بما تبلغ به طاقته . فإن هذا العلم هو عماد فسطاط الاجتهاد ، وأساسه الذى تقوم عليه أركان بنائه ، وعليه أيضا أن ينظر فى كل مسألة من مسائله نظرا يوصله إلى ما هو الحق فيها ، فإنه إذا فعل ذاك تمكن من ردّ الفروع إلى أصولها بأيسر عمل .. وإذا قصر فى هذا الفن صعب عليه الرد ، وخبط فيه وخلط .

قال الفخر الرازى في المحصول وما أحسن ما قال : إن أهم العلوم للمجتهد علم أصول الفقه .

وقال الغزالى : • إن أعظم علوم الاجتهاد يشتمل على ثلاثة فنون : الحديث واللغة وأصول الفقه (١) .

### معرفة القياس:

ويدخل في العلم بأصول الفقه: العلم بالقياس وقوانينه وضوابطه وشرائطه المعتبرة ، وما يدخل فيه القياس ومالا يدخل . ومعرفة أوصاف العلة التي يبني عليها القياس ، ويلتحق الفرع بالأصل ، لأن القياس – كما قال الأسنوى – قاعدة الاجتهاد والموصل إلى الأحكام التي لا حصر لها (٢) .

ولهذا جعله بعضهم شرطا مستقلا ، بل بعضهم جعل الاجتهاد والقياس بمعنى واحد ، والصواب أن الاجتهاد أعم من القياس ، فهو يشمل الاجتهاد بطريق الاستصلاح من النص ، والاجتهاد عن طريق الاستصلاح أو الاستحسان ونحوها من الأدلة فيما لا نص فيه .

ولا داعى لجعل معرفة القياس شرطا مستقلا ، بعد اشتراط التمكن من علم أصول الفقه ، فهو - كما قال الشوكاني - باب من أبوابه ، وشعبة من شعبه (٣) .

وهذا القيد - معرفة القياس - لا يشترطه بالطبع من ينكر القياس ولا يعمل به

<sup>(</sup>۱) إرشاد الفحول : ص ۲۵۲ – والظر : ، المحصول ؛ للفخر الرازي به ۲ قسم ۲ ص ۲۹ .

<sup>(</sup>٢) الاجتهاد : للذكتور سيد موسى .

<sup>(</sup>٣) إرشاد الفحول : ص ٢٥٢ ,

مثل الظاهرية . فهل يعتبر اجتهادهم حينئذ أم لا ؟ وهل يعدون في أهل الإجماع أم لا ؟ . عزى إلى الجمهور أنهم قالوا : إن نفاة القياس لا يبلغون درجة الاجتهاد .

ومن أهل العلم من لم يتمسك بهذا الشرط في حق من لم يقل بالقياس ، وعُد الظاهرى مجتهدا إذا تحققت فيه الشروط الأخرى . ومن ذا ينكر أن أبا سليمان داود بن على أو أبا عمد على بن حزم قد بلغا درجة الاجتهاد المطلق ؟! .

وينبنى على هذا أن يكون خلافهم معتدا به ، فلا إجماع فيما خالفوا فيه من الأحكام ، وهذا ما ذكره الأستاذ أبو منصور البغدادى : أنه الصحيح من مذهب الشافعية . وقال ابن الصلاح : إنه الذي استقر عليه الأمر(١) .

وقال الشوكانى<sup>(۲)</sup> : • قال القاضى أبو بكر والأستاذ أبو إسحاق : إنه لا يعتد بخلاف من أنكر القياس • ، ونسبه الأستاذ إلى الجمهور ، وتابعهم إمام الحرمين والغزالى . قالوا : لأن من أنكره لا يعرف طريق الاجتهاد ، وإنما هو متمسك بالظواهر ، فهو كالعامى الذي لا معرفة له .

قال الشوكاني : ولا يخفاك أن هذا التعليل يفيد خروج من عنزف القياس وأنكس العمل به ، كما كان من كثير من الأثمة ، فإنهم أنكروه عن علم به لا عن جهل .

قال النووى في باب السواك من شرح مسلم : « مخالفة داود لا تقدح في انعقاد الإجماع ، على المختار الذي عليه الأكثرون والمحققون » .

وقال صاحب و المفهم و : و جل الفقهاء والأصوليين : أنه لا يعتد بخلافهم بل هم من جملة العوام ، وأن من اعتد بهم فإنما ذلك لأن مذهبه أنه يعتبر خلاف العوام في انعقاد الإجماع . والحق خلافه .

وقال القاضي عبد الوهاب في ﴿ الملخص ﴾ : يعتبر كما يعتبر خلاف من ينفي المراسيل ويمنع العموم ومن حمل الأمر على الوجوب ؛ لأن مدار الفقه على هذه الطرق .

وقال الجويني : ١ المحققون لا يقيمون لخلاف الظاهرية وزنا ؛ لأن معظم الشريعة صادرة عن الاجتهاد وألا تفي النصوص بعُشر مِعشارها ، ويجاب عنه بأن من عرف

<sup>(</sup>١) الشريعة الإسلامية صافحة لكل زمان ومكان للعلامة الشيخ محمد الخضر حسين ص ١٢.

<sup>(</sup>٢) إرشاد الفحول : ص ٨٠ ، ٨٠ .

نصوص الشريعة حق معرفتها ، وتدبر آيات الكتاب العزيز ، وتوسع فى الاطلاع على السنة المطهرة ، علم بأن نصوص الشريعة جمع جم ، ولا عيب لهم إلا ترك العمل بالآراء الفاسدة التي لم يدل عليها كتاب ولا سنة ولا قياس مقبول . وتلك شكاة ظاهر عنك عارها . نعم قد جمدوا فى مسائل كان ينبغي لهم ترك الجمود عليها ، ولكنها بالنسبة إلى ما وقع فى مذاهب غيرهم من العمل بما لا دليل عليه ألبته قليلة جدا . أه .

هذا ولا يقال: إن فقهاء الصحابة والتابعين لم يكونوا يعرفون أصول الفقه ولا القياس الذي تتحدثون عنه . فلماذا تشددون على الناس اليوم ، وتلزمونهم بما لم يلتزمه السلف ؟ .

ونقول: إن الصحابة كانوا يعرفون هذه الأشياء بنور البصيرة والفطرة ، كما كانوا يعرفون النحو بالسليقة قد نما ونظم وقنن ، فوجب علينا أن نتعلمه حتى نصل إلى ما كانوا عليه بطريق منظم ، وكما لا يستغنى اليوم عن علم النحو ، لا يستغنى كذلك عن أصول الفقه .

ولقد رأينا عجبا ممن يقحمون أنفسهم في ميدان الاجتهاد والفتوى ، وهم لم يتقنوا علم والأصول الله الحيانا دون أن يقرعوا كتابا واحدا فيه 1، فكثيرا ما يستدلون بالمطلق وينسون المقيد ، ويحتجون بالعام ، ويهملون الخاص ، ويأخلون بالنص ويغفلون القياس ، أو يقيسون مع عدم وجود علة مشتركة ، أو مع وجود فارق معتبر بين الفرع المقيس والأصل المقيس عليه .

ولأضرب مثلا بما كتبه بعضهم فى بعض الصحف اليومية فى القاهرة: إنه لا ربا بين الحكومة والشعب ، قياسا على أنه و لا ربا بين الوالد وولده ، وهذا الحكم الذى اعتبره ( أصلا ) ليس فيه نص ولا إجماع ، بل هو قول لبعض المذاهب ، فكيف يعتبر أصلا مقررا يقاس عليه غيره ؟ وإنما القياس على ما فيه نص ثابت ، أو إجماع يقيني .

على أننا لو سلمنا بهذا الحكم ، و أن لا ربا بين الوالد وولده ؛ لا نسلم بأن الحكومة مع الشعب كالوالد مع ولده ، إذ قال : و أنت ومالك لأبيك ؛ .

فهل نفتى بأن الشعب وأمواله للحكومة ، ونجرىء الحكام على أموال الناس وحرماتهم وأملاكهم الخاصة ، ونقول لهم : أنتم وأموالكم للحكومة ؟! .

وترى أحدهم يقول: « العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب » وهذا صحيح على ما فيه من خلاف ، ولكنه لا يدرى ما هو العام ؟ وما هو الخاص ؟ وما هي ألفاظ العموم » ؟ .

كَمْ قَالَ بَعْضَهُمْ فَى قُولُهُ تَعَالَى فَى نَسَاءَ النّبَى : ﴿ وَقَرْنَ فِي يُبُوتِكُنَّ ﴾ ﴿ وَإِذَا مِنَاتُتُمُوهُنَّ مَتَاعاً فَاسْأَلُوهُنَّ مِن وَرَآءِ حِجَابٍ ﴾ هذا لجميع النساء ، والعبرة بعموم اللفظ! وأين عموم اللفظ هنا ؟ وإنما هو خطاب خاص مسبوق بقوله ﴿ يَا نِسَاءَ النّبِيِّ ﴾ مؤكد بقوله : ﴿ لَسَتُنَّ كَأَحَدٍ مِّنَ النّسَآءِ ﴾ وذكر من الأحكام القدرية والتكليفية ما هو من خصوصياتهن مثل مضاعفة العذاب لمن عصت منهن ﴿ يُضَاعَفُ لَهَا الْعَلَابُ ضِعْفَيْنِ ﴾ ومضاعفة الثواب لمن أحسنت منهن ﴿ يُوتِهَا أَجْرَهَا مَوَّيْنِ ﴾ وتحريم نكاحهن بعده عَلَيْكِ.

#### ٣ - العلم بمقاصد الشريعة:

ومن الشرائط المهمة: ما نبه عليه الإمام أبو إسحاق الشاطبي في و موافقاته ، وهو: العلم بمقاصد الشريعة ، التي لأجلها أنزل الله الكتاب ، وبعث الرسول وفصل الأحكام . فالشريعة إنما جاءت برعاية مصالح البشر المادية والمعنوية ، الفردية والاجتاعية . رعاية قائمة على العدل والتوازن ، بلا طغيان ولا إخسار . وهذه الرعاية تشمل المصالح في رتبها الثلاث : • الضروريات ، والحاجيات، والتحسينات • ، وما يكملها وما يتبعها من درء المفاسد والمضار بكل مراتبها .

وقد بين الله تعالى المقصد الأسمى لرسالة رسوله فقال تعالى : ﴿ وَمَا أَرْمَلُنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلِمَالِمِينَ ﴾ [ سورة الأنبياء : ١٠٧] .. هكذا بصيغة الحصر . وقال : ﴿ وَنَوْلُنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ بِنِيَاناً لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدى وَرَحْمَةً وَبُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [ سورة النحل : ٨٩] .

ولهذا قال الإمام ابن القيم في فصل و تغيير الفتوى ، من و أعلامه ، :

و إن الشريعة مبناها وأساسها على الحكم ومصالح العباد فى المعاش والميعاد ، وهى عدل كلها ، ورحمة كلها ، ومصالح كلها ، وحكمة كلها ، فكل مسألة خرجت عن العدل إلى الجور ، وعن الرحمة إلى ضدها ، وعن المصلحة إلى المفسدة ، وعن الحكمة إلى العبث فليست من الشريعة ، وإن أدخلت فيها بالتأويل ... و (١) .

<sup>11)</sup> أعلام الموقعين جد ٢ : ٣ ط النهضة الجديدة – القاهرة -- بتعليق علم عبد الرؤوف سعد .

لهذا كان العلم بمقاصد الشريعة في غاية الأهمية حتى لا يغلط عليها الغالطون ويجروا وراء الأحكام الجزئية مهملين المقاصد الكلية ، فيخلطون ويخبطون .

ولقد أهتم الشاطبي رحمه الله بهذا الشرط ونوه به ، حتى جعله هو سبب الاجتهاد ، لا مجرد شرط . فقد جعل درجة الاجتهاد لمن اتصف بوصفين :

أحدهما: فهم مقاصد الشريعة على كالها، وأنها مبنية على اعتبار المصالح برتبها الثلاث، يقول: إذا بلغ الإنسان مبلغا فهم فيه عن الشارع مقصده في كل مسألة من مسائل الشريعة، وفي كل باب من أبوابها، فقد حصل له وصف هو السبب في نزوله منزلة الحليفة للنبي عليه في التعليم والفتيا، والحكم بما أراه الله.

الوصف الثانى: هو التمكن من الاستنباط بناءً على فهمه فيها .. وذلك بواسطة معرفة العربية ، ومعرفة أحكام القرآن والسنة والإجماع .. اغ . فإن هذه أدوات الاستنباط .

والشاطبي جعل الثاني كالحادم للأول ، لأن الأول هو المقصود والثاني وسيلة (١).

والشاطبي عبى في الاعتداد بهذا الأمر ، واعتبار الجزئيات بالكليات ، من غير إهمال الجزئيات أيضا (1) . وقد منح رحمه الله هذا الموضوع اهتهاما بالغا في كتابه الفريد و الموافقات ، حيث شغل الأصوليون قبله بالمباحث اللفظية ، ولم يعطوا هذا الأمر ما يستحق . كما شغل علماء الفقه بالأحكام الجزئية ، وغفلوا عن المقاصد ، وترتب على ذلك ظهور فن و الحيل الفقهية ، التي يضاد معظمها مقاصد الشريعة . وهذا ما عنى بإبطاله العلامة ابن القيم ، وقبله شيخه الإمام ابن تبمية .

وربما قيل : إن أحدا من الأصوليين لم يذكر هذا الشرط الذي عول عليه الشاطبي للاجتهاد ! .

والجواب من وجهين :

أحدهما: أنهم لعلهم اكتفوا بما ذكروه من وجوب الرسوخ في معرفة القرآن والنسنة ، فهذا يؤدى بدوره إلى معرفة مقاصد الشريعة ، لأنها إنما تعرف منهما أولا وبالذات لمن أحسن فهمهما .

<sup>(</sup>١) انظر الموافقات: جملة: ١٠٥ -- ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) انظر : ج٠٠ : ٥ ~ ١٥ سن المواقفات .

والثانى: أنهم أشاروا إلى أهمية معرفة القواعد الكلية، وإن لم يفردوها بالذكر كا ذكر الغزالى نقلا عن الشافعي فيما ينبغي للمجتهد أن يعلمه، قال: ويلاحظ القواعد الكلية أولا، ويقدمها على الجزئيات كا في القتل بالمثقل، فتقدم قاعدة الردع على مراعلة الاسم. فإن عدم قاعدة كلية، نظر في النصوص ومواقع الإجماع (١) أ ه.

بل إن الإمام السبكي جعل الإحاطة بمعظم قواعد الشرع شرطا مستقلا ، بحيث يكتسب بها قوة يفهم بها مقصود الشارع (٢) .

وذلك مثل قواعد: « الضرر يزال » ه ارتكاب أخف الضررين » ، الضروريات تبيح المحظورات » « المشقة تجلب التيسير » ... وغيرها مما ألفت فيه كتب ، القواعد » و » الأشباه » و « الفروق » .

على أن هذا مما يمكن أن يدخل تحت و مقاصد الشريعة ۽ .

والناظر فى فقه الصحابة رضى الله عنهم يجد أنهم أولوا هذا الأمر عنايتهم ، ونظروا إلى مقاصد الشريعة فى فتواهم ، مع نظرهم إلى النصوص الجزئية .

وهذا هو الذي جعل عمر رضى الله عنه يتوقف أول الأمر في قسمة سواة العراق على الفاتمين ، ولم يأخذ بالنص الجزئي في قوله تعالى : ﴿ وَاعْلَمُواْ الْمَا غَبِمْتُمْ مِن شَيْءٍ فَأَنْ لَهُ خَمْسَهُ .. ﴾ [ الأنفال : ٤١ ] وما ذلك إلا لانه وجد توزيع مثل هذه المساحات الحائلة على عدد محدود من الأفراد ، يترتب عليه مغاسد تأباها الشريعة التي جاءت تقيم العدل والتكافل بين المسلمين بعضهم وبعض ، على اتساع المكان ، وامتداد الزمان ، فهو تكافل بين الأقطار الإسلامية ، ولذا قال لهم عمر : و تريدون أن يأتى آخر الناس وليس لهم شيء ؟ ه . وقال : و إنى رأيت أمرا يسع أول الناس وأخرهم .. » وساعده على هذا الفهم ما شرح الله له صدره من تدبر آيات سورة الحشر في قسمة الفيء . وهذا ما جعل معاذ بن جبل يقول لأهل اليمن : و التونى بخميص أو لميس في قسمة الفيء . وهذا ما جعل معاذ بن جبل يقول لأهل اليمن : و التونى بخميص أو لميس وأنفع من المنسوجات اليمنية ) آخذه منكم مكان الذرة والشعير ، فإنه أهون عليكم ، وأنفع للمسلمين بالمدينة ، فأجاز أخذ القيمة في الزكاة وغيرها ، لما ذكره من المصلحة .

<sup>(</sup>١) انظر إرشاد الفحول : ص ٢٥٨ .

<sup>(</sup>٢) أنظر جمع الجوامع .

وهو ما ذكره البخارى في صحيحه ومال إليه ، ووافق فيه الحنفية على كثرة مخالفته لهم ، كما ساقه إلى ذلك الدليل البين .

ونظرتهم إلى المقاصد هي التي جعلتهم يفعلون أشياء لم يفعلها رسول الله عليه للم الله عليه الناس للم الله عليه الناس المسحف في عهد أبى بكر ، وجمع الناس على المصحف الإمام في عهد عثمان ، وتضمين على المصحف الإمام في عهد عثمان ، وتضمين على المصحف الإمام في عهد عثمان ، وتضمين على المصحف الم

والذى يبدو لى أن هذا الشرط – رغم أهميته – ليس شرطا لبلوغ رتبة الاجتهاد بل هو شرط لصحة الاجتهاد ، واستقامته . كما قاله شيخنا الأكبر محمد الحضر حسين رحمه الله في شرط معرفة ، مواقع الإجماع ، .

وذلك أن هذا مبنى على أن أحكام الشريعة معللة ، وهو ما تشهد به مثات النصوص من القرآن والسنة ، وجرى عليه الفقهاء من عهد الصحابة فمن بعدهم (١) . ومن أجل هذا كان القياس أحد مصادر الشريعة عند جمهور الأمة .

وإذا كان الظاهرية وبعض الشيعة والمعتزلة ينكرون تعليل الأحكام والقياس ،وهم مع هذا مجتهدون على الصحيح ، كان هذا دليلا على أن الإنسان يمكن أن يبلغ مرتبة الاجتهاد ، وإن لم يراع المقاصد ، ولكن اجتهاده فيما يحتاج إلى رعاية المقاصد لا يكون صحيحا ، ويغلب عليه الخطأ ، وإن كان صاحبه معلورا ، بل مأجورا ، مثل الذين صلوا العصر فى بنى قريظة بعد المغرب ، أخذا بحرفية النص دون مقصوده .

أضرب لذلك مثلا بما ذهب إليه ابن حزم ومن وافقه أن عروض التجارة لا زكاة فيها ، وإن بلغت قيمتها الألوف وألوف الألوف! وذلك لأنه لم يثبت لديه نص خاص في زكاة التجارة ، ولم يلتفت إلى النصوص العامة ، ولا إلى مقصد الشارع من إيجاب الزكاة على الأغنياء ، فأعفى بذلك ملايين الريالات والدنائير والجنبهات من الزكاة الواجبة ، إلا إذا تحولت العروض إلى مال سائل من الذهب أو الفضة وحال عليه الحول ، وهذا قلما يحدث في عصرنا إلا في نسبة ضئيلة من مال التجارة .

ومما يؤسف له أن بعض المشتغلين بالحديث في عصرنا يتبنى رأى ابن حزم ويفتى به التجار ، الذين قد يعتمدون على فتواه ، ولا يخرجون من أموالهم هذا الحق المعلوم ! كأن

<sup>(</sup>١) انظر كتاب ، تعليل الأحكام ، للدكتور عمد مصطفى شلبي .

التجار وحدهم - دون سائر أصحاب الأموال - في غير حاجة إلى تزكية أنفسهم وتطهير أموالهم ، وشكر نعمة ربهم ، والإسهام في كفالة ذوى العوز في مجتمعهم ، وفي حماية المصالح العامة لملتهم ! .

ومثل ذلك رفض ابن حزم لإخراج القيمة في زكاة المال وزكاة الفطر ، وإن دعت إلى ذلك الحاجة ، واقتضته المصلحة ، وهو ما نرى اليوم بعض العلماء الجامدين على النصوص يفتون به الجماهير في زكاة الفطر ، ويمنعون منعا باتا إخراج القيمة ، ويأبون إلا الحبوب ، وغالب قوت البلد من القمح أو الشعير ونحوهما ، وهو مالم يعد يجده بسهولة — غنى أو ينتفع به فقير ، في المدن الإسلامية ، التي أصبحت تشترى الخبز جاهزا ، ولا تحتاج إلى الحبوب .

وكل من وقف عند ظواهر النصوص الجزئية ، وأهمل المقاصد الكلية ، يتعرض للخطأ في اجتهاده .

وقد شاهدنا من ذلك في زمننا صورا متعددة وصارخة .

من ذلك ما ارتآه بعض المعاصرين في شأن النقود الورقية التي يجرى بها التعامل بين الناس في شتى الأقطار . فقد ذهب هؤلاء إلى أن هذه النقود ليست هي النقود الشرعية التي جاءت بها النصوص ، ورتبت عليها الأحكام في الزكاة والربا وغيرهما ... وانتهى هؤلاء الحرفيون إلى أن هذه النقود لا يجرى فيها الربا المحرم ، ولا تجب فيها الزكاة المفروضة .

وقد بينت خطأ هؤلاء في ﴿ فقه الزَّكَاةَ ﴾ .

#### ٧ -- معرفة الناس والحياة :

وهنا شرط لم يذكره الأصوليون فى شروط الاجتهاد، وهو معرفة المجتهد بالناس والحياة من حوله، وذلك أنه لا يجتهد فى فراغ، بل فى وقائع تنزل بالأفراد والمجتمعات من حوله، وهؤلاء تؤثر فى أفكارهم وسلوكهم تيارات وعوامل مختلفة: نفسية وثقافية واجتماعية واقتصادية وسياسية. فلابد للمجتهد أن يكون على حظ من المعرفة بأحوال عصره وظروف مجتمعه، ومشكلاته وتياراته الفكرية والسياسية واللينية، وعلاقاته بالمجتمعات الأخرى ومدى تأثره بها، وتأثيره فيها.

ولقد نقل ابن القيم عن الإمام أحمد ، أنه قال : ﴿ لَا يَنْبَغَى لَلْرَجُلُ أَنْ يَنْصُبُ نَفْسُهُ

للفتيا حتى يكون فيه خمس خصال : أولها أن يكون له نية ، فإن لم يكن له نية لم يكن عليه نور ولا على كلامه نور . والثانية : أن يكون له علم وحلم ووقار وسكينة . والثالثة : أن يكون قويا على ما هو فيه ومعرفته . والرابعة : الكفاية ( أى من العيش ) وإلا مضغه الناس . والخامسة : معرفة الناس » (١) .

وقال ابن القيم في شرح الخصلة الخامسة و معرفة الناس و : هذا أصل عظيم يحتاج إليه المفتى والحاكم . فإن لم يكن فقيها فيه ، فقيها في الأمر والنهى ، ثم يطبق أحدهما على الآخر ، وإلا كان ما يفسد أكثر ثما يصلح ، وتصور له الظالم بصورة المظلوم وعكسه ، وراج عليه المكر والحنداع والاحتيال ... بل وعكسه ، وراج عليه المكر والحنداع والاحتيال ... بل ينبغى له أن يكون فقيها في معرفة مكر الناس وخداعهم واحتيالهم وعوائدهم وعرفياتهم فإن ينبغى له أن يكون فقيها في معرفة مكر الناس وخداعهم واحتيالهم وعوائدهم وعرفياتهم فإن الفتوى تتغير بتغير الرمان ، والمكان ، والعوائد والأحوال ، وذلك كله من دين الله (٢) .

وهذا فى الواقع ليمي شرطا لبلوغ مرتبة الاجتهاد ، بل ليكون الاجتهاد صحيحا والمما فى محله .

وأكثر من ذلك أن نقول: أن على المجتهد أن يكون ملما بثقافة عصره، حتى لا يعيش منعزلا عن المجتمع الذي يعيش فيه ويجتهد له، ويتعامل مع أهله.

ومن ثقافة عصرنا اليوم: أن يعرف قدرا من علوم النفس والتربية والاجتماع والاقتصاد والتاريخ والسياسة والقوانين الدولية ونحوها من الدراسات الإنسانية، التي تكشف له الواقع الذي يعايشه ويعامله.

بل لابد له كذلك من قدر من المعارف و العلمية ، مثل و الأحياء ووو الطبيعة ، وو الكيمياء ، وو الرياضيات ، ونحوها ، فهى تشكل أرضية ثقافية لازمة لكل إنسان معاصر .

وكثير من قضايا العصر ، وثيقة الصلة بهذه العلوم ، بحيث لا يستطيع أن يفتى فيها من يجهلها ، فالحكم على الشيء ، فرع عن تصوره ، ولو بوجه ما .

وكيف يستطيع الفقية المسلم أن يفتى في قضايا الإجهاض، أو شتل الجنين،

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين : جـ ٤ ص ١٩٩ .

<sup>(</sup>٢) نفسه: ص ۲۰۶ و ۲۰۰ ر

أو التحكم فى جنسه ، وغير ذلك من القضايا الجديدة إذا لم يكن لديه قدر من المعرفة بما كشفه العلم الحديث عن الحيوانات المنوية الذكرية ، والبويضة الأنثوية وطريقة تلاقى البويضة بالحيوان المنوى وتكون الحلية الواحدة منهما .. وقضية و الجينات ، وعوامل الوراثة ... الخ هذه القضايا العلمية التي قد ينكرها بعض المشايخ الذين لم يدرسوا هذه العلوم الكونية .

ومن هنا أدخل الأزهر هذه العلوم في معاهده ومناهجه من عهد بعيد؛ لأنها ضرورية لفهم الدين والكون والحياة ، ومالا يتم الواجب إلا به فهو واجب ، وهي امتداد لما كان عليه علماء المسلمين في عصور الازدهار . وأي معهد ديني يستبعد هذه العلوم الكونية من مناهجه لا يمكن أن يعد رجالا قادرين علي الاجتهاد في قضايا عصرهم .

#### ٨ - العدالة والتقوى :

ومن الشروط التي اتفق عليها الأصوليون: أن يكون المجتهد عدلا مرضى السيرة يتقى الله تعالى ، ويتحرى الحق ، ولا يبيع دينه بدنياه ، فضلا عن دنيا غيره ؛ لأن الفاسق والمتلاعب بالدين ، والذي يجرى وراء الشهرة الزائفة ، لا يؤتمن على شرع الله تعالى أن يقوم فيه مقام النبي عليه مفتيا ومبلغا ومعلما .

وإذا كان الذى يشهد على الناس فى دراهم معدودة بجب أن يكون عدلا مرضيا عند المؤمنين . كما قال تعالى : ﴿ وَأَشْهِلُواْ ذُوَىٰ عَلَىٰ مِّنكُمْ وَأَقِيمُواْ الشَّهَادَةَ للهِ ﴾ عند المؤمنين . كما قال تعالى : ﴿ وَأَشْهِلُواْ ذُوَىٰ عَلَىٰ مِّنكُمْ وَأَقِيمُواْ الشَّهَادَةِ للهِ ﴾ [ سورة الطلاق : ٢ ] وقال فى آية المداينة : ﴿ وَاسْتَشْهِلُواْ شَهِيدُيْنِ مِن رُجَالِكُمْ ، فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ ، فَرَجُلٌ وَالْمِرَاكَانِ ، مِمْن تُرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ ﴾ [ سورة البقرة : لم يَكُونا رَجُلَيْنِ ، فَرَجُلٌ وَالْمِرَاكَانِ ، مِمْن تُرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ ﴾ [ سورة البقرة : ٢٨٢ ] فكيف بإنسان يشهد على الله تعالى أنه أحل أو حرم ، أو أوجب أو رخص ، أو صحح أو أبطل ؟ أ

والحقيقة أن هذا الشرط ليس مطلوبا لبلوغ رتبة الاجتهاد ، بل لقبول اجتهاد المجتهد وفتواه عند المسلمين . فقد يبلغ العاصى درجة الاجتهاد إذا حصل شروطه العلمية ، وفى هذه الحالة يكون اجتهاده لنفسه صحيحا . أما لغيره فلا .

بيد أن مما يذكر هنا أن المرء الذي لا يتقى الله تعالى ولا يخاف حسابه ، قلما يوفق إلى الصواب . ويخشى أن تطمس ظلمة المعصية نور الفقه في قلبه ، ولهذا قال الله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِن تُتَّقُواْ اللّهَ يَجْعَلَ لَكُمْ فُوْقَاناً ﴾ [ سورة الأنفال : ٢٩ ]

ومن المشهور هنا ما ينسب إلى الإمام الشافعي رضي الله عنه :

شكوت إلى وكيع سوء حفظى فأرشدنى إلى ترك المعاصى 1 وأخبرنى بأن العلم نور ونور الله لا يهدى لعاص !

ولهذا وجدنا أحاديث النبي عَلَيْكُم ، وأصحابه من بعده ، ترشد إلى أهمية العبادة والتقوى والصلاح لدى من يتعرض للاجتهاد والفتوى والقضاء .

فعن على رضى الله عنه قال : قلت : يا رسول الله ، إن نزل بنا أمر ليس فيه بيان أمر ولا نبى فما تأمرنى ؟ فقال عَلِي : « شاوروا فيه الفقهاء والعابدين ولا تمضوا فيه رأى خاصة » (۱) .

فنبه النبي علي إلى اشتراط العبادة بجانب العلم والفهم: « الفقهاء والعابدين » .
ونحو ذلك ما رواه الدارمي في « سننه » عن أبي سلمة الحمصي مرسلا : أن
النبي علي مثل عن الأمر يحدث ليس في كتاب ولا سنة ؟ فقال : « ينظر فيه العابدون
من المؤمنين » (١) .

وعن ابن مسعود رضى الله عنه أنه قال : « إنه قد أتى علينا زمان ولسنا نقضى ولسنا
هنالك ، ثم إن الله عز وجل قدّر علينا أن بلغنا ما ترون ، فمن عرض له منكم قضاء بعد
اليوم فليقض بما فى كتاب الله ، فإن جاء أمر ليس فى كتاب الله فليقض بما قضى به
نبيه عَلَيْكُ ، فإن جاء أمر ليس فى كتاب الله ولا قضى به نبيه عَلَيْكُ ؛ فليقض بما قضى به
الصالحون ، فإن جاء أمر ليس فى كتاب الله ولا قضى به نبيه عَلَيْكُ ولا قضى به الصالحون
فليجتهد رأيه ولا يقول : إنى أخاف وإنى أخاف ، فإن الحلال بين ، والحرام بين ، وبَيْنَ 
ذلك أمور مشتبهات ، فدع ما يريبك إلى مالا يريبك » (٣).

 <sup>(</sup>١) قال الهيئسي في ٤ مجمع الزوائد ١ ١ : ١٧٨ رواه الطيراني في الأوسط ورجاله موثقون من أهل الصحيح .
 وصححه السيوطي في ٤ مفتاح الجنة ٤ من ١٠٠ .

<sup>(</sup>٢) سنن الفارمي جدًا ص ٤٧ – أثر رقم ١١٩ بتعليق محمد هاشم اليمالي .

 <sup>(</sup>۳) رواه النسائي في ٥ سننه ٥ كتاب ( أداب القضاة ) جـ ٨ ص ٣٣٠ وقال : هذا حديث جهد كه رواه
 الدارمي جـ ١ ص ٥٥ - الأثر ١٦٧ .

وكتب عمر رضى الله عنه إلى قاضيه شريح و أن اقض بكتاب الله، فإن لم يكن فبسنة رسول الله عليه ، فإن لم يكن .. فاقض بما قضى به الصالحوں ، (١) .

كا نجد أثمة الفقه والاجتهاد ينوهون بأثر التقوى والصلاح في التوفيق لإصابة الحق. وقال الإمام أبو يوسف صاحب أبي حنيفة ، وقد اطلع على أقضية حفص بن غياث قاضى الكوفة وبغداد : و حفص ونظراؤه يعانون (أى يعينهم الله ويوفقهم) بقيام الليل و ! وقال مرة أخرى : وإن حفصا أراد الله فوفقه ، وفي رواية وإن الله وفقه بصلاة الليل و (١) وقال الإمام أحمد بن حنيل في عبد الوهاب بن عبد الحكم الوراقي أحد أصحابه : و رجل صالح ، مثله يوفق لإصابة الحق و (١) .

### شروط مختلف فيها :

هذه الشروط المذكورة شبه متفق عليها ، وإن كان في بعضها شيء من الخلاف لا يضر .

وهناك شروط مختلف فيها نعرض لأهمها بسرعة .

# العلم بأصول الدين :

من هذه الشروط العلم بأصول الدين ، أى علم الكلام ، وما يتعلق بالاعتقاد ، فمنهم من يشترط ذلك ، وهم المعتزلة ، ومنهم من لم يشترط وهم الجمهور ، ومنهم من فصل فقال : يشترط العلم بالضروريات ، كالعلم بوجود الرب سبحانه وصفاته وما يستحقه والتصديق بالرسل وبما جاءوا به ، ولا يشترط العلم بدقائقه . وإليه ذهب الآمدى (4) .

ورأبي أن هذا العلم ليس بضرورى للمجتهد في الفقه ، وحسبه أن يكون مسلما صمحيح العقيدة ، وقد كان من أثمة السلف من ينكر ٤ علم الكلام ٤ ، وهو مروى عن مالك والشافعي وأحمد ، فرأى الجمهور هو الأولى .

<sup>(</sup>١) رواه النسائي في المعلم السابق من ٢٣١ .

 <sup>(</sup>۲) الجواهر المضيئة في طبقات الحنفية ج ١ ص ٢٢٢ ، ٢٢٢

<sup>(</sup>٣) عبديب التهذيب جـ ٦ ص ٤٤٨ .

<sup>(1)</sup> إرشاد الفحول : حن ٢٥٢ .

على أنه لا يتصور أن يوجد مسلم عالم بالقرآن والسنة ، لا يعرف أصول دينه بأدلته . كيف والقرآن الحكيم حافل بروائع الأدلة والبراهين العقلية على وجود الله تعالى وحدانيته واتصافه بكل كال ، وتنزهه عن كل نقص ، وعلى صدق رسله ، وعدالة حكمه وعلى إمكان البعث ، وضرورة الجزاء ... الح ما هو مثبوت في آيات الكتاب العزيز ؟ .

وقد رأيت الغزالى ذكر فى ذلك كلاما حسنا ، قال : و قالوا : لابد أن يعرف حلوث العالم ، وافتقاره إلى محدث موصوف بما يجب له من الصفات ، منزه عما يستحيل عليه ، وأنه متعبد عبادة ببعثة الرسل ، وتصديقهم بالمعجزات ، وليكن عارفا بصدق الرسول ، والنظر فى معجزته ، والتخفيف فى هذا عندى أن القدر الواجب من هذه الجملة اعتقاد جازم ، إذ به يصير مسلما ، والإسلام شرط المفتى لا محالة فأما معرفته بطرق الكلام ، والأدلة المحررة على عادتهم ، فليس بشرط ، إذ لم يكن فى الصحابة والتابعين من يحسن صنعة الكلام ، فأما مجاوزة حد التقليد فيه إلى معرفة الدليل فليس بشرط أيضا لذاته ، لكنه يقع من ضرورة منصب الاجتهاد ، فإنه لا يبلغ رتبة الاجتهاد فى العلم إلا وقد قرع سمعه أدلة خلق العالم ، وأوصاف الحالق ، وبعثة الرسل وإعجاز القرآن ، فإن كل ذلك يشتمل عليه كتاب الله ، وذلك محصل للمعرفة الحقيقية ، مجاوز بصاحبه حد التقليد ، وإن لم يمارس صاحبه صنعة الكلام ، فهذا من لوازم منصب الاجتهاد فى الفروع ، (١) .

### معرفة المنطق :

ومن الأصوليين من رأى معرفة المنطق ضرورية للأصولى ، وهذا هو رأى الغزالى الذي سمى المنطق ( معيار العلوم ، بل هو لازم في نظره لكل من اشتغل بفن من فنون الله ، حتى يوثق بعلمه ، لأنه ( الآلة القانونية التي تعصم الذهن عن الحلطأ في الفكر ) .

وقد تحدث عن ذلك فى مقدمة « المستصفى » وقد تبعه على ذلك الرازى فى « المحصول » والبيضاوى فى « المنهاج » ومشى عليه شراح « المنهاج » مثل : الأسنوى والبدخشى .

بيد أن هناك من لم يوافق الغزالي على ذلك ، حتى إن من العلماء من حرم تعلم

<sup>(</sup>١) المستصفى: جد ٢ س ٢٥٢.

المنطق مثل ابن الصلاح والنووى كما ذكر دلك صاحب و السلّم ، فكيف يعد شرطا ضروريا من يراه بعض العلماء حراما ؟!

وقد نقد شيخ الإسلام ابن تيمية المنطق نقدًا علمياً في كتابين له: كبير وصغير (١) ، وبين أن المنطق لا يحتاج إليه الذكى ولا ينتفع به البليد، ولخص ذلك السيوطي في كتابه و صون المنطق والكلام عن علم المنطق والكلام .

ونقل السيوطى فى رسالة ، الرد على من أخلد إلى الأرض ، عن ابن تيمية فى كتابه « نصيحة أهل الإيمان فى الرد على منطق اليونان ، قوله : من قال من المتأخرين أن تعلم المنطق فرض على الكفاية ، وأنه من شروط الاجتهاد ، فإنه يدل على جهله بالشرع وبفائدة المنطق . وفساد هذا القول معلوم بالضرورة من دين الإسلام ، فإن أفضل هذه الأمة من الصحابة والتابعين وأئمة المسلمين عرفوا ما يجب عليهم ، ويكمل علمهم وإيمانهم ، قبل أن يعرفوا منطق اليونان . أ ه .

وسبق ابن تيمية بذلك فلاسفة العصر الحديث في أوربا ، الذين ثاروا على هذا المنطق الهسورى ، ودعوا إلى المنطق الاستقرائى ، وهو الذى قامت على أساسه العلوم التجريبية الحديثة . وهو في الحقيقة مقتبس من الحضارة الإسلامية . ولعل مما يغيد هنا الاطلاع على • مناهج البحث العلمى • في صورتها المعاصرة، والاستفادة منها .

وبهذا نرى أن معرفة المنطق ليست شرطا للاجتهاد ، كيف ولم يكن يعرفه أحد من الأثمة المتبوعين ؟ ولكن قد تفيد دراسته لإلزام الخصم ، وفهم بعض الكتب القديمة التي تستخدم طرائقه ومصطلحاته في الاستدلال ، وترتيب المقدمات للوصول إلى النتائج .

وأهم من هذا الشرط: أن يكون العالم جيد الفهم ، نير البصيرة ، سليم التقدير ، ذا عقلية متهيئة لهذا النوع من العلم ﴿ علم استنباط الأحكام من الأدلة ﴾ ، وهو ما عبر عنه بعضهم بأن يكون ﴿ فقيه النفس ﴾ .

### معرفة فروع الفقه :

وأهم الشروط المختلف فيها هو : معرفة فروع الفقه ، فذهب جماعة منهم الأستاذ أبو إسحاق والأستاذ أبو منصور إلى اشتراطه .

<sup>(</sup>١) انظر : الرد على المنطقين لابن تيمية - تحقيق د. محمد نصار ورميله

وذهب آخرون إلى عدم اشتراطه . فقالوا : • وإلا لزم الدور ، قالوا.: كيف يحتاج إليها – أى الفروع – وهو الذي يولدها بعد حيازته لمنصب الاجتهاد • ؟ .

قال الغزالى: و فأما الكلام وتفاريع الفقه، فلا حاجة إليهما، كيف يحتاج إلى تفاريع الفقه، وهذه التفاريع يولدها المجتهدون ويحكمون فيها، بعد حيازة منصب الاجتهاد ؟ فكيف تكون شرطا في منصب الاجتهاد، وتقدم الاجتهاد عليها شرط ؟ وثم قال : و نعم إنما يحصل منصب الاجتهاد في زماننا بممارسته، فهو طريق تحصيل الدرية في هذا الزمان، ولم يكن الطريق في زمان الصحابة، ويمكن الآن سلوك طريق الصحابة أيضًا و (۱) أه.

وما قاله الغزالى صحيح ، فتحصيل الدربة ، وتكوين الملكة ، لا يتأتى إلا بالممارسة للفقه ، ومطالعة ما ولده المجتهدون من قبل، ومعرفة مداركهم ومآخذ أقوالهم وطرائق اجتهادهم ، وتنوع مشاربهم ومنازعهم في الاستنباط والاستدلال .

ولهذا كانت معرفة الفقه لازمة ، وبخاصة مواضع الاختلاف فيه ، وأسبابها ،وأدلة كل منها ، فهذا هو الذي يكون العقلية المتهيئة للاجتهاد .

ومن هنأ شدد السلف من علمائنا على معرفة اختلاف الفقهاء .

يقول قتادة : ومن لم يعرف الاختلاف لم يشم أنفه الفقدي .

قال هشام بن عبيد الله الرازى : • من لم يعرف اختلاف القراء فليس بقارى، ومن لم يعرفُ الجتلاف الفقهاء ، فليس بفقيه ! • .

وقال عطاءً: لا ينبغى لأحد أن يفتى الناس حتى يكون عالمًا باختلاف الناس فإن لم يكن كذلك رد من العلم ما هو أوثق من الذى في يديه ! .

وقال سعيد بن أبي عروبة ; ٩ من لم يسمع الاختلاف فلا تعدوه عالما ! ٥ .

وقال سفيان ابن عيينة: « أجسر الناس على الفتوى أقلهم علمًا بالحتلاف العلماء » .

١٦) المستصفى : ج٦ ص ٣٥٣ .

وروى عن أيوب السختياني مثله (١) .

ومن حسن حظ المعاصرين اليوم: أن بين أيديهم عددا من المصادر الغنية باختلاف فقهاء الأمة، منذ عصر الصحابة، أصبحت مطبوعة متداولة منها: و مصنف ابن عبد الرزاق ، وقد طبع محققا في بيروت في أحد عشر بجلدا . ومنها و مصنف ابن أبي شيبة ، وقد طبع مؤخرا في بومباى بالهند في خمسة عشر بجلدا ، ومنها و المحلى ، لابن حزم وقد طبع عدة مرأت ومنها و السنن الكبرى ، للبيهقى ، وقد طبع في عشر بجلدات كبار . ومنها و المغنى و لابن قدامة وقد طبع عدة مرأت أيضا . ومنها و المجموع ، للنووى ، وو بداية المجموع ، لابن رشد ، وو الروض النضير ، للسياغى ، وو البحر الزخار ، للمهدى بالإضافة إلى و سبل السلام ، وه نيل الأوطار ، من كتب نقه الحديث .

ومنها كتب بعض المذاهب التى تعنى بالرد على مذهب معين مثل كتب الحنفية التى تعنى بالرد على مذهب معين مثل كتب الحنفية التى تعنى بالرد على الشافعية خاصة مثل و الهداية و وشروحها مثل و فتح القدير و لابن الهمام و بدائع الصنائع و للكاسانى ، و و الاختيار و لابن مودود .

وقال العلامة الشيخ محمد الخضر حسين :

والتحقيق أن معرفة المذاهب ، ودراسة أحكام الفقه مربوطة بأصولها ، مما يخطو بالعالم في سبيل الاجتهاد خطوات سريعة ، لولا دراسة الفقه على هذا الوجه لأنفق في بلوغها مجهودًا كبيرًا ، وزمنا طويلا ... ثم إنه يأمن العثار والخطأ في الفتوى أكثر مما إذا لم يدرس أقوال الأثمة من قبله (٢) .

وقد لمست بالتجربة أن الذين يتعرضون للاجتهاد والفتوى ممن لم يتمرسوا بالفقه ويعيشوا بين كنوزه، من أساتذة التاريخ أو الأدب، أو التصوف، أو الفلسفة، أو الدعوة ... يخطئون أكبر مما يصيبون وخصوصا في القضايا الجديدة، أو مواضع الاشتباه ومفارق الطرقات.

وبعض الدارسين المعاصرين يهونون من شأن التراث الفقهى ويقولون : • لماذا لا نعود إلى القماش العريض – وهو الشريعة ونصوصها – نفصل منه على قدنا ، بدل أن

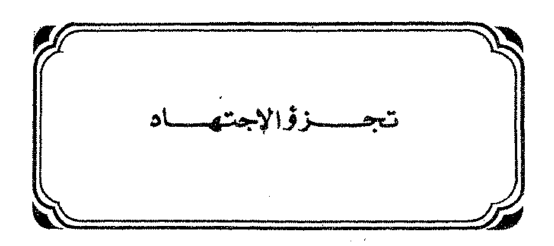
<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر جـ ٢ ص ٤٦

<sup>(</sup>٢) الشريعة الإسلامية ص ١١

نَّاعِدُ أَثُوالًا فَصِلْتَ عَلَىٰ قَدْرَ مَنْ قَبْلُنَا ، فَنَعَبُ كَثَيْرًا فِي تَعْدَيْلُهَا وَتَضْبِيقُهَا أَو تُوسِيعُها حتى تَغْدُو مَنَاسِبَةً لَنَا أَا .

والواقع أن أي علم دينى أو دنيوي لابد من يبنى فيه اللاحق على ما أسسه السابق ، مصححًا له ، ومستدركًا عليه ، ومكملًا له ، حتى يتكامل نموه و تتاسك حلقاته ، ولا يتصور أن يبدأ الإنسان من الصفر وأمامه تراث عريض يستطيع أن يختصر به الطريق ، وأن يفتح له المغاليق .

ومن ثم لا يجوز إهمال هذه الثروة الفقهية الضخمة بمدارسها المتعددة وبمشاربها المتنوعة ، ( التي نوهت بها جملة مؤتمرات عالمية في « لاهاي » وفي « باريس » وغيرها ، ونحن أولىٰ منهم بالعناية بها والاستفادة منها ) .



# تجـــز والاجتهـاد

الشروط التي ذكرها الأصوليون للاجتهاد ، وشرحناها فيما سبق ، إنما هي شروط لمن يريد أو نريد له أن يبلغ درجة الاجتهاد المطلق ، أي الكامل ، ويعنون به الاجتهاد في جميع أبواب الفقه ومسائله .

أما الاجتهاد في بعض الأبواب دون بعض ، فلا يشترط له عند الأكارين كل تلك الشروط والأوصاف التي ذكرناها ، بناء على أن الاجتهاد قابل لأن يتجزأ .

والواقع أن القضية قد اختلفوا فيها. وأول من رأيته أثارها الإمام الغزالى ف \* المستصفى \* فبعد أن فرغ من ذكر الشروط التي لابد منها للمجتهد قال : \* دقيقة في التخفيف يغفل عنها الكثيرون \* ثم قال :

الشرع ، وليس الاجتهاد عندى منصبا لا يتجزأ ، بل يجوز أن يقال للعالم بخصب الاجتهاد الشرع ، وليس الاجتهاد عندى منصبا لا يتجزأ ، بل يجوز أن يقال للعالم بخصب الاجتهاد في بعض الاحكام دون بعض . فمن عرف طريق النظر والقياس فله أن يفتى في مسألة قياسية ، وإن لم يكن ماهرا في علم الحديث . فمن ينظر في مسألة المشتركة يكفيه أن يكون فقيه النفس عارفا بأصول الفرائض ومعانيها ، وإن لم يكن قد حصل الأخبار التي وردت في مسألة تحريم المسكرات ، أو في مسألة النكاح بلا ولى ، فلااستمداد لنظر هذه المسألة منها ولا تعلق لتلك الأحاديث قتل المسلم بالذمي وطريق التصرف فيه ، فما يضره قصوره عن علم النحو الذي يعرف قوله تعلل : ﴿ وَاقْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَازْجُلَكُمُ إلى عن علم النحو الذي يعرف قوله تعلل : ﴿ وَاقْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَازْجُلَكُمُ إلى الْكُغْبَيْنِ ﴾ [ سورة المائدة : ٢ ] وقس عليه ما في معناه . وليس من شرط المفتى أن يجيب عن كل مسألة . فقد سئل مالك رحمه الله عن أربعين مسألة ، فقال في ستة وثلاثين منه : لا أدرى . وكم توقف الشافعي رحمه الله ، بل الصحابة في المسائل . فإذًا لا يشترط منه يكون على بصيرة فيما يفتى ، فيفتى فيما يدرى ويدرى أنه يدرى ويميز بين ما يدرى ويون ما يدرى فيتوقف فيما لا يدرى ويفتى فيما يدرى ويدرى أنه يدرى .

<sup>(</sup>١) المستصفى : جه ص ٢٥٣ ، ٢٥٤ .

وما قاله الغزالى دهب إليه جماعة ، وعزاه الصفى الهندى إلى الأكثرين وحكاه صاحب ، النكت ، عن أبى على الجبائى ، وأبى عبد الله البصرى من المعتزلة قال ابن دقيق العيد : وهو المختار ، لأنه قد تمكن العناية بباب من الأبواب الفقهية حتى تحصل المعرفة بمآخذ أسكامه . وإذا حصلت المعرفة بالمأخذ أمكن الاجتهاد (١) .

وذهب آخرون إلى المنع ، لأن المسألة في نوع من الفقه ربما كان أصلها في نوع الخر منه . ومال إلى ذلك الشوكاني ؛ لأن من لا يقتدر على الاجتهاد في بعض المسائل ، لا يقتدر عليه في البعض الآخر ، وأكثر علوم الاجتهاد يتعلق بعضها ببعض ، ويأخذ بعضها بحجز بعض .. لا سيما ما كان من علومه مرجعه إلى ثبوت الملكة ، فإنها إذا تمت كان مقتدرا على الاجتهاد في جميع المسائل ، وإن احتاج بعضها إلى مزيد بحث ، وإن لم تثبت لم يقتدر على شيء من ذلك ، ولا يثق من نفسه لتقصيره ، ولا يثق به الغير لذلك .

ويؤيد الشوكاني ذلك: بأنهم اتفقوا على أن المجتهد لا يجوز له الحكم بالدليل حتى يحصل له غلبة الظن بحصول المقتضى وعدم المانع، وإنما يحصل ذلك للمجتهد المعلق ... وأما غيره فلا يحصل له ذلك ... فإن ادعاه فهو مجازف ، وتتضم مجازفته بالبحث معه (٢).

#### وقال المحقق ابن القيم في ﴿ إعلامه ، :

الاجتهاد حالة تقبل التجزؤ والانقسام ، فيكون الرجل مجتهدا في نوع من العلم .. مقلدا في غيره ، أو في باب من أبوايه ، كمن استفرغ وسعه في نوع من العلم بالفرائض وأدلتها واستنباطها من الكتاب والسنة دون غيرها من العلوم ، أو في باب الجهاد أو الحج ، أو غير ذلك ، فهذا ليس له الفتوى فيما لم يجتهد فيه ، ولا تكون معرفته بما اجتهد فيه مسوغة له الإفتاء بما لا يعلم في غيره ، وهل له أن يفتى في النوع الذي اجتهد فيه ؟ فيه نلائة أوجه : أصحها الجواز ، بل هو الصواب المقطوع به . والثاني : المنع ، والثالث : الجواز في الفرائض دون غيرها .

<sup>(</sup>١) أرشاد الفحول: ص ٢٥٤ - ٢٥٠.

 <sup>(</sup>٢) نفسه: ص ٢٥٥. وأيد ذلك من المحدثين المرحوم شبخ عبد الوهاب خلاف في كتابه ، علم أصول الفقه ، ص ٢٥٠ ط دار القلم بالكويت ، والمرحوم الشيخ على حسب الله في كتابة ، أصول التشريع الإسلامي ، . .

فحجة الجواز أنه قد عرف الحق بدليله ، وقد بذل جهده في معرفة الصواب : فحكمه في ذلك حكم المجتهد المطلق في سائر الأنواع .

وحجة المنع تعلق أبواب الشرع وأحكامه بعضها ببعض، فالجهل ببعضها مظنة للتقصير في الباب والنوع الذي قد عرفه، ولا يخفى الارتباط بين كتاب النكاح والطلاق والعدة وكتاب الفرائض، وكذلك الارتباط بين كتاب الجهاد وما يتعلق به، وكتاب الحدود والأقضية والأحكام، وكذلك عامة أبواب الفقه.

ومن فرق بين الفرائض وغيرها رأى انقطاع أحكام قسمة المواريث ومعرفة الفروض ومعرفة مستحقها عن كتاب البيوع والإجارات والرهون والنضال وغيرها ، وعدم تعلقها بها ، وأيضا فإن عامة أحكام المواريث قطعية . وهي منصوص عليها في الكتاب والسنة .

فإن قيل : فما تقولون فيمن بذل جهده في معرفة مسألة أو مسألتين هل له أن يفتى بهما ؟ .

قيل: نعم ، يجوز في أصح القولين ، وهما وجهان لأصحاب الإمام أحمد ، وهل هذا إلا من التبليغ عن الله وعن رسوله ، وجزى الله من أعان الإسلام ولو بشطر كلمة خيرا ، ومنع هذا من الإفتاء بما علم خطأ محض ، وبالله التوفيق (١) أ ه .

وتجزؤ الاجتهاد يشبه ما عرفه عصرنا من أنواع التخصص الدقيق ، فمثلا في القانون الا يوجد أستاذ في كل فروع القانون ، بل في المدنى أو الجنائي أو الإدارى أو الدولى مثلا ... وقد يكون أحدهم أستاذاً كبيرا يرجع إليه ، ويؤخذ برأيه في اختصاصه ، وهو شبه عامى في المجالات الأخرى .

وعلى هذا يستطيع أستاذ الاقتصاد المتمكن إذا درس ما يتعلق به في الفقمه الإسلامي والمصادر الإسلامية – دراسة مستوعبة – أن يجتهد في هذا الباب وحده لا يتعداه . ومثل ذلك أستاذ القانون الجنائي ، أو الدستورى ، أو أستاذ علم الاجتاع ، كل في اختصاصه .

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين : ببرع الس ٢١٦ - ٣١٧ .

وهذا إنما يتم بشرطين :

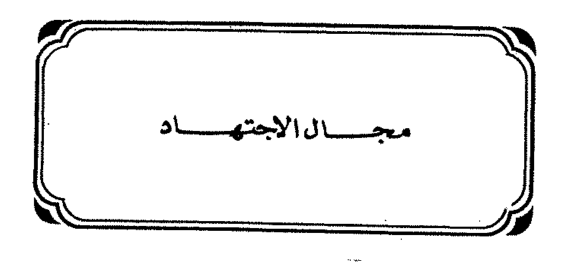
الأول: أن تكون لديه الأهلية العلمية العامة للفهم والاستنباط. بمعنى أن عنده إلماما مناسبا لمثله بالشروط التي سبق ذكرها بالنسبة للمجتهد المطلق.

الثانى : أن يدرس موضوعه أو مسألته دراسة مستوعبة ، بحيث يحيط بها من جميع جوانبها ، حتى يتمكن من الاجتهاد فيها .

ولكن العلامة أحمد إبراهيم يرى أن مثل هذا لا ينبغى أن يسمى مجتهدا جزئيا، لأن ملكة الاجتهاد والاستنباط لا تتجزأ ، وهي إذا ثبتت لشخص قدر بها على الاستنباط في كل أبواب الشريعة ، فهو في الحقيقة محصل للأحكام في هذا الباب وعارف بأصوله وأدلته فقط . وليس هذا هو المراد بالاجتهاد (٢) وهذا ميل إلى القول بعدم التجزىء .

ولا شك أن الاجتهاد الحقيقي والكامل هو الاجتهاد المطلق ، والمجتهد المطلق هو القادر على النظرة المحيطة المستوعبة التي يعجز عها المجتهد الجزئي . إن صحت تسميته مجتهدا . والذي يجدد للأمة دينها ، كا بشر بذلك الحديث ، إنما هو المجتهد بإطلاق . ولكنا لا نرفض تمرات هذا النوع من الاجتهاد الجزئي ، مادام قد قام على أساس علمي ومنهجي مكين . وجل أطروحات الدراسات العليا للماجستير أو الدكتوراه إنما هي لون من هذا الاجتهاد الجزئي ، قصد به دراسة موضوع أو قضية معينة ، واستيعابها من كل جوانبها . ويبان الحكم فيها . وكثيرا ما تؤدي إلى نتائج علمية لها قيمتها عند أهل الذكر .

<sup>(</sup>٢) علم أصول الفقه : ص ٢٠٩ . ١٠٠



## معجال الأجتهاد

أما بجال الاجتهاد - أو ( المجتهد فيه ) كما يعبر الأصوليون - فهو كل حكم شرعى ليس فيه دليل قاطع . وإنما ذكروا ، الشرعى ، احترازا عن العقليات ومسائل الكلام .

قال الغزالى : 3 فإن الحق فيها واحد ، والمصيب واحد ، والمخطىء آثم . وإنما نعنى بانجتهد فيه مالا يكون المخطىء فيه آثما ٤ .

وقولهم: و ليس فيه دليل قاطع؛ لإخراج وجوب الصلوات الخمس والزكاة وما اتفقت عليه الأمة من جليات الشرع. ففيها أدلة قطعية يأثم فيها المخالف، فليست محل الاجتهاد (١).

قال أبو الحسن البصرى: و المسألة الاجتهادية هي التي اختلف فيها الجمهلون من الأحكام الشرعية ، وهذا ضعيف ، لأن جواز اختلاف المجتهدين مشروط بكون المسألة اجتهادية ، فلو عرفنا كونها اجتهادية باختلافهم فيها لزم اللور (٢)! .

وبعضهم لم يكتف بما ذكره الغزالي في تحديد المجتهد فيه ، بل قال : وكل حكم شرعى عملى ... الخ و فأضاف قيد و عملى و حتى يخرج المسائل الشرعية الاعتقادية من مجال الاجتهاد ، لأنه لا مجال لجتهد فيها أن يكون له عذر ، فضلا عن أن يكون له أجر . ولهذا حلوا على عبيد الله بن الحسن العنبري إذ قال عن المختلفين في خلق أفعال العباد ونحوها : و هؤلا عظموا الله ، وأولئك قوم نزهوا الله ه !

والذى يطهر لى - والله أعلم - أن مجال الاجتهاد :هو كل مسألة شرعية ليس فيها دليل قطعى الثبوت ، قطعى الدلالة . سواء كانت من المسائل الأصلية الاعتقادية أم من المسائل الفرعية العملية .

وعبيتها فى الشريعة على هذا الوجه دليل الإذن بالاجتهاد فيها ، وإلا لجعل الله تعالى فيها من قواطع الأدلة ، ومحكمات النصوص ، ما يرفع النشابه ، ويغنى عن النظر ، ويمنع الاختلاف ، ولهذا أنزل الله تعالى كتابه على رسوله عَلَيْكُ ﴿ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ اللهُ عَلَيْكُ ﴿ مِنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتُ هُنَّ أُمُّ

<sup>(</sup>١) انظر المستصفى اجاً ص ٢٥٤

<sup>(</sup>٢) يرشاد الفيحول من ٢٥٢ ٢٥٢

الْكِتَابِ وَأَخْرُ مُتَشَابِهَاتٌ ﴾ [ سورة آل عمرال ٧].

ومن حكمة إنزال هذه المتشابهات أن تتسع لأكثر من فهم وأكثر من تفسير وبذلك يتسع دين الله للمختلفين وإن خطأ بعضهم بعضا ، ولكن لا يكفر بعضهم بعضا .

أما تأثيم المجتهد في المسائل العلمية والاعتقادية ، فهو مناف لما قرره القرآن والسنة في مثل قوله تعالى : ﴿ لَا يَكُلُفُ اللهُ نَفْسًا إِلَا وَسَعُهَا ﴾ [ سورة البقرة : ٢٨٦]، ﴿ فَاتَقُوا اللهُ مَا استطعتم ﴾ [ سورة التغابن : ١٦]، ﴿ إِذَا أَمْرِتُكُم بأَمْرِ فَأَتُوا منه ما استطعتم ﴾ الحديث .

ومن بذل وسعه فى طلب الحقيقة . ولم يدخر جهدا فى معرفتها ، فقد أتى ما كلفه الله إياه . ولو أخطأ الطريق . فهذا هو وسعه وطاقته . وقد علم الله المؤمنين أن يدعوه فيقولوا : ﴿ رَبُّنَا وَلَا تُحَمُّلُنَا مَالًا طَاقَةً لَنَا بِهِ ﴾ [ سورة البقرة : ٢٨٦] . وجاء في الصحيح : أن الله تعالى قد أجاب هذا الدعاء .

قال الإمام ابن دقيق العيد:

و ما نقل عن العنبرى: إن أراد أن كل واحد من المجتهدين مصيب لما فى نفس الأمر فباطل. وإن أريد به أن من بذل الوسع ولم يقصر فى الأصوليات يكون معذورا غير معاقب، فهذا أقرب، لأنه قد يعتقد فيه أنه لو عوقب وكلف بعد استفراغه غاية الجهد لزم تكليفه بما لا يطاق ، (١).

وهذا هو ما اختاره شيخ الإسلام ابن تيمية أيضًا ، قال في إحدى رسائله (٢) :

المؤمنين بجتهدا في طلب الحق وأخطأ ، فإن الله يغفر له خطأه كائنا ما كان ، سواء كان في المسائل النظرية والعلمية ، أو المسائل الفروعية العملية . هذا الذي عليه أصحاب النبي عليه وجماهير أئمة الإسلام .

وأما تفريق المسائل إلى أصول يكفر بإنكارها ، ومسائل فروع لا يكفر بإنكارها . فهذا التفريق ليس له أصل لا عن الصحابة ولا عن التابعين لهم بإحسان ولا أثمة الإسلام .

<sup>(</sup>١) المعدر السابق: ٢٦٠ .

<sup>(</sup>٢) فتاوى شيخ الإسلام .

وإنما هو مأخود عن المعتزلة وأمثالهم من أهل البدع ، وعنهم تلقاه من ذكره من الفقهاء في كتبهم ، وهو تفريق متناقض .

أما إخراج المسائل العلمية الاعتقادية من مجال الاجتهاد – وإن لم تكن أدلتها قطعية – والمبالغة في تأثيم المجتهدين فيها ، فإنه انتهى بقوم إلى تكفير المخالفين لهم في الأصول ، كما فعل المعتولة وكثير من الفرق الأخرى ، وبعض أهل السنة أيضا . مع أن باب التكفير باب خطر ، ولا ينبغى لمسلم بصير أن يلجه مالم يسلك المسالك كلها ، ولا يجد مجالا لعذر أو تأويل .

قال الشوكانى (١): \* واعلم أن التكفير لمجتهدى الإسلام بمجرد الخطأ فى الاجتهاد فى شيء من مسائل العقل عقبة كتود لا يصعد إليها إلا من لا يبالى بدينه ولا يحرص عليه ، لأنه مينى على شفا جرف هار ، وعلى ظلمات بعضها فوق بعض . وغالب القول به ناشيء عن العصبية ، وبعضه ناشيء عن شبه واهية ليست من الحجة فى شيء ، ولا يحل التمسك بها فى أيسر أمر من أمور الدين فضلا عن هذا الأمر الذى هو مزلة الأقدام ، ومدحضة كثير من علماء الإسلام . والحاصل أن الكتاب والسنة ومذهب خير القرون ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ثم الذين المحتاب والسنة ، فإياك أن تغتر بقول من يقول منهم إنه يدل على ما ذهب إليه الكتاب والسنة ، فإن ذلك دعوى باطلة مترتبة على شبهة داحضة ، وليس هذا المقام مقام بسط الكلام على هذا المرام لوضعه من علم الكلام ع

# هل يدخل الاجتهاد أصول الفقه ؟

وإذا كان بعض مسائل الاعتقاد قابلا لأن يدخل دائرة الاجتهاد ، فأولى منه بالدخول بعض مسائل و أصول الفقه ، على الرغم مما شاع لدى كثير من الدارسين أن أصول الفقه قطعية ، وأن الأصول إذا لم تكن قطعية ودخلها الاجتهاد كغيرها ، لم يعد لنا معيار نحتكم إليه إذا اختلفنا في الفروع ! .

ومنذ سنوات ثارت هذه القضية على صفحات العدد الافتتاحى من مجلة و المسلم المعاصر و حيث تبنت المجلة الدعوة إلى اجتهاد معاصر قوى يعتمد على أصول الإسلام،

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول : من ٢٦٠ .

ولا يغفل حاجات العصر ، ولم تقصر دعوتها على الاجتهاد فى الفقه ، بل شملت الاجتهاد فى أصوله .

واعترض بعض الباحثين المعاصرين (١) على هذه الدعوة بأن أصول الفقه قطعية ، فكيف نجتهد فيها ؟ .

وكان لى شرف المشاركة فى تجلية هذه القضية فى العدد التالى (٢) ، وكان مما قلته فيها : لا ريب أن الشاطبى رحمه الله بذل جهده لإثبات أن الأصول قطعية ، ولكن ما المراد بالأصول هنا ؟ يحسن بنا أن ننقل من تعليق العلامة الشيخ عبد الله دراز على • الموافقات • ما يوضح المقام حيث يقول :

تطلق الأصول على الكليات المنصوصة في الكتاب والسنة: مثل و لا ضرر ولا ضرار و الحديث، ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أَخْرَىٰ ﴾ [ سورة فاطر: ١٨]، ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أَخْرَىٰ ﴾ [ سورة الحج: ٧٨]، وإنما الأعمال ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللَّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [ سورة الحج: ٧٨]، وإنما الأعمال بالنيات و الحديث. وهكذا. وهذه تسمى أدلة أيضا كالكتاب و السنة والإجماع ... الخوهي قطعية بلا نزاع.

وتطلق أيضا على القوانين المستنبطة من الكتاب والسنة ، التي توزن بها الأدلة الجزئية عند استنباط الأحكام الشرعية منها ، وهذه القوانين هي من الأصول . فمنها ما هو قطعي باتفاق ، ومنها ما فيه النزاع بالظنية والقطعية .

فالقاضى: 1 أبو بكر الباقلانى 1 ومن وافقه على أن من هذه المسائل الأصولية ما هو ظنى ، والشاطبى قد عارض هذا بأدلة ذكرها ، مقررا فى النهاية أن ما كان ظنيا يطرح من علم الأصول ، فيكون ذكره تبعيا لا غير . ( انظر الموافقات ج ، حاشية ص ٢٩ ط التجارية ) .

والذى يطالع علم أصول الفقه يتبين له أن رأى القاضى ومن وافقه هو الراجع ، وذلك لما يرى من الخلاف المنتشر فى كثير من مسائل الأصول . فهناك من الأدلة ما هو مختلف فيه بين مثبت بإطلاق ، وناف بإطلاق ، وقائل بالتفصيل . مثل اختلافهم

<sup>(</sup>١) هو الكاتب الاقتصادي الإسلامي المعروف الاستاذ محمود أبو السعود .

<sup>(</sup>٢) مجلة ، المسلم المعاصر ، مقاله ، نظرات في العدد الأولى ، للمؤلف .

ف المصالح المرسلة ، والاستحسان ، وشرع من قبلنا، وقول الصحابي ، والاستصحابُ وغيرها مما هو معلوم لكل دارس للأصول

والقياس وهو من الأدلة الأربعة الأساسية لدى المباهب المتبوعة ، فيه نزاع وكلام طويل الذيول من الظاهرية وغيرهم

حتى الإجماع لا يخلو من كلام حول إمكانه ووقوعه، والعلم به، وحجيته.

هذا إلى أن القواعد والقوانين التي وضعها أثمة هذا العلم، لضبط الفهم، والاستنباط من المصدرين الأساسيين القطعيين: والكتاب والسنة ، لم تسلم من الخلاف وتعارض وجهات النظر، كا يتضح ذلك في مسائل العام والخاص، والمطلق والمقيد، والمنطوق والمفهوم، والناسخ والمنسوخ ... وغيرها. فضلا عما تختص به السنة من خلاف حول ثبوت الآحاد منها، وشروط الاحتجاج بها، سواء كانت شروطا في السند أم في المتن، وغير ذلك مما يتعلق بقبول الحديث، واختلاف المداهب في ذلك أمر معلوم مشهور، نلمس أثره بوضوح في علم أصول الحديث، كا نلمسه في علم أصول

وإذا كان مثل هذا الخلاف واقعا في أصول الفقه ، فلا نستطيع أن نوافق الإمام الشاطبي على اعتبار كل مسائل الأصول قطعية . فالقطعي لا يسع مثل هذا الاختلاف ولا يحتمله ، من ثم ألف العلامة الشوكاني كتابه الذي سماه و إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول و محاولا فيه تمحيص الخلاف ، وتصحيح الصحيح ، ونبذ الضعيف ، وقال في مقدمته :

و إن علم أصول الفقه لما كان هو العلم الذي يأوى إليه الأعلام ، والملجأ الذي يُلجأ الله عند تحرير المسائل ، وتقرير الدلائل ، في غالب الأحكام ، وكانت مسائله المقررة ، وقواعده المحررة ، تؤخذ مسلمة عند كثير من الناظرين ، كما تراه في مباحث المباحثين ، وتصانيف المصنفين ، فإن أحدهم إذا استشهد بكلمة من كلام أهل الأصول ، أذعن له المنازعون ، وإن كانوا من الفحول ، لاعتقادهم أن مسائل هذا الفي قواعد مؤسسة على الحق الحقيق بالقبول ، مربوطة بأدلة علمية (أي يقينية) من المعقول والمنقول ، تقصر عن القدح في شيء منها أيدى الفحول ، وإن تبالغت في الطول . وجهذه الوسيلة صار كثير من أهل العلم واقعا في الرأى رافعا له أعظم راية ، وهو يظن أنه لم يعمل بغير علم الرواية من أهل العلم واقعا في الرأى رافعا له أعظم راية ، وهو يظن أنه لم يعمل بغير علم الرواية

حملنى ذلك - بعد سؤال جماعة لى من أهل العلم - على التصنيف فى هذا العلم الشريف ، قاصدا به إيضاح راجعه من مرجوحه ، وبيان سقيمه من صحيحه ، موضحا لما يصلح منه للرد إليه ، ومالا يصلح للتعويل عليه . ليكون العالم على بصيرة فى علمه يتضح له بها الصواب ، ولا بينى وبينه وبين درك الحق الحقيق بالقبول حجاب ... لأن تحرير ما هو الحق هو غاية الطلبات ، ونهاية الرغبات ، لاسيما فى مثل هذا الفن الذى رجع كثير من المجتهدين بالرجوع إليه إلى التقليد من حيث لا يشعرون ، ووقع غالب المتمسكين بالأدلة بسببه فى الرأى البحت وهم لا يعلمون \* . أ ه ( انظر إرشاد الفحول ص ٢ ، ٢ ط السعادة ) .

وبهذا كله يتضع أن للاجتهاد فى أصول الفقه مجالا رحبا ، هو مجال التمحيص والتحرير والترجيح فيما تنازع فيه الأصوليون من قضايا جمة ، ومحاولة الشوكانى ، تحقيق الحتى ، منها لا يَعْنِي أنه لم يدع لمن بعده شيئا ، فالباب لا يزال مفتوحا لمن وهبه الله المؤهلات لِوُلُوجه ، ولكل مجتهد نصيب ، وقد يتهيأ للمفضول ما لا يتهيأ للفاضل .

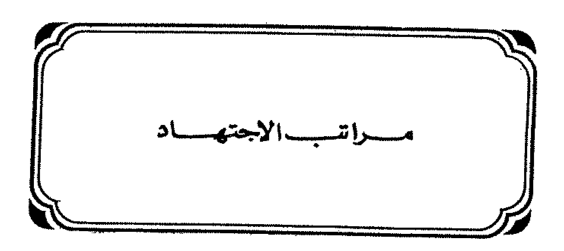
الأمر الذي يجب تأكيده بقوة هو أن ما ثبت بدليل قطعي لا يجوز أن ندع للمتلاعبين أن يجترئوا على اقتحام حماه . فإن هذه و القطعيات ، هي عماد الوحدة الاعتقادية والفكرية والعملية للأمة . وهي لها بمثابة الرواسي للأرض ، تمنعها أن تميد وتضطرب . ولا يجوز لنا التساهل مع قوم من الأدعياء ، يريدون أن يحولوا القطعيات إلى محتملات ، والمحكمات إلى متشابهات ، ويجعلوا الدين كله عجينة لينة في أيديهم يشكلونها كيف شاءت لهم أهواؤهم ، ووسوست إليهم شياطينهم .

ولقد بلغ التلاعب بهؤلاء إلى حد أنهم اجترؤا على الأحكام الثابتة بصريح القرآن ، مثل توريث الأولاد للذكر مثل حظ الأنثيين ، فهم يريدون أن و يجتهدوا و في التسوية بين الذكر والأنثى ! بدعوى أن التفاوت كان في زمن لم تكن المرأة فيه تعمل مثل الرجل ، وجهل هؤلاء أو تجاهلوا أن المرأة - وإن عملت وخرجت من مملكتها وزاهمت الرجال . بالمناكب - تظل في كفالة الرجل ونفقة : ابنة وأختا وزوجة وأما ، غنية كانت أو فقيرة ، وأن أغباءها المالية دون أعبائه ، فهو يتزوج فيدفع مهرا ، ويتحمل نفقة ، وهي تتزوج فناخذ مهرا ، ويتحمل نفقة ، وهي تتزوج فناخذ مهرا ،

وبلغ التلاعب ببعضهم أن قالوا : إن الحنازير التي حرمها الفرآن وجعل لحمها رجسا ، كانت خنازير سيئة التغذية ، أما خنازير اليوم فتربى تحت إشراف لم تنله الحنازير القديمة .

وهكذا يريد هؤلاء لشرع الله أن يتبع أهواء الناس ، لا أن تخضع أهواء الناس لشرع الله ﴿ وَلُو النَّبِعَ الْحَقَّى أَهْوَآءَهُمْ لَفَسَكَتِ السَّمَلُواتُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَ ﴾ [ سورة المؤمنون : ٧١ ] .

إننا نقول لهؤلاء الذين عبّدوا أنفسهم لفكرة التطور المطلق ويطالبون الإسلام أن يتطور ! نقول لهم : لماذا تطالبون الإسلام أن يتطور ، ولا تطالبون التطور أن يسلم ؟! والإسلام إنما شرعه الله ليحكم لا ليحكم ، وليقود لا ليقاد ، فكيف تجعلون الحاكم عكوما ، والمتبوع تابعا ؟! ﴿ أَفْحُكُمُ الْجَاهِلِيَّةِ يَيْقُونَ ، وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكُماً لَقَوْمٍ يُوقِئُونَ ﴾ [ سورة المائدة : ٥٠ ] .



# مسراتب الاجتهاد

قال العلامة الدهلوى فى رسالة « عقد الجيد » : قد صرح الرافعى والنووى وغيرهما ممن لا يحصى كثرة بأن المجتهد المطلق قسمان : مستقل ومنتسب . ويظهر من كلامهم أن المستقل يمتاز بثلاث خصال :

إحداها: التصرف في الأصول التي عليها بناء مجتهداته .

الثانية : تتبع الآيات والآثار بمعرفة الأحكام التي سبق الجواب ميها واختيار بعض الأدلة المتعارضة على بعض ، وبيان الراجع من محتملاته و التنبيه لمآخذ الأحكام من تلك الأدلة . والذي نرى – والله أعلم – أن ذلك ثلثا علم الشافعي .

الثالثة : الكلام في المسائل التي لم يسبق بالجواب فيها ، أخذا من تلك الأدلة .

والمنتسب من سلّم أصول شيخه ، واستعان بكلامه كثيرا فى تتبع الأدلة ، والتنبيه للمآخذ ، وهو مع ذلك مستيقن بالأحكام من قبل أدلتها ، قادر على استنباط المسائل منها ، قل ذلك أو كثر ، وإنما تشترط الأمور المذكورة فى المجتهد المطلق يعنى بقسميه .

وأما الذى هو دونه فى المرتبة فهو مجتهد فى المذهب ، وهو مقلد لإمامه فيما ظهر فيه نصه ، ولكنه يعرف قواعد إمامه وما بنى عليه ، فإذا وقعت حادثة لم يعرف لإمامه فيها نصا ، اجتهد على مذهبه ، وخرجها من أقواله وعلى منواله .

ودونه فى المرتبة : مجتهد الفتيا ، وهو المتبحر فى مذهب إمامه ، المتمكن من ترجيح قول على آخر ، ووجه من وجوه الأصحاب على آخر (١) أ ه .

والاجتهاد إذا أطلق في عباراتهم ينصرف إلى الاجتهاد المطلق سواء أكان مستقلاً أم منتسباً ، ولا يحمل على الاجتهاد في المذهب أو الفتوى إلا مقيداً .

والاجتهاد المطلق أعم من الاجتهاد المستقل والمنتسب فكل اجتهاد مستقل اجتهاد مطلق ولا عكس، والاجتهاد المستقل والمنتسب متباينان.

 <sup>(1)</sup> رسالة و عقد الجيد في أحكام الاجتهاد والتقليد و لحكم الإسلام أحمد بن عبد ترجم الملقب د و شاه ولى الله
 على و الدهلوي ط السلفيه ص د .

ومرتبة الاجتهاد المطلق المستقل يدخل فيها كل فقهاء الصنحابة والتابعين وأئمة المذاهب المتبوعة : الأربعة ومن في منزلتهم مثل الأئمة : زيد بن على وجعفر الصادق والثوري والأوزاعي والليث بن سعد ، والطبري وداود بن على وغيرهم .

وأما مرتبة الاجتهاد المطلق المنتسب فتشمل أصحاب الأئمة الذين وافقوهم على أصولهم، وكان لهم اجتهادهم واستنباطهم في عامة مسائل الفقه، فوافقوا وخالفوا. مثل أصحاب أبي حنيفة: أبي يوسف ومحمد وزفر ... ومثل أصحاب مالك: ابن القاسم وأصبغ ... ومثل أصحاب الشافعي: المزنى والبويطي وأصحاب أحمد: الحلال ... وغيرهم .

ويرى الشيخان أبو زهرة وخلاف رحمهما الله : أن مثل أبى يوسف ومحمد وزفر من أصحاب أبى حنيفة لا ينزلون عن مرتبة الاجتهاد المطلق المستقل، ومنزلتهم من أبى حنيفة مثل منزلة أبى حنيفة من شيخه حماد بن سليمان. ومنزلة حماد من شيخه إبراهيم النخعي، ومنزلة الشافعي من مالك، وأحمد من الشافعي.

وهو كلام وجيه . وهو ينطبق كذلك على أصحاب الأئمة : مالك والشافعي وأحمد ، ومنزلتهم في الاجتهاد معروفة غير منكورة . ولكن يبدو أن تسمية هؤلاء وأمثالهم بالمجتهدين المنتسبين أصبحت شبه و اصطلاح ، على المجتهدين من أصحاب الأئمة المتبوعين اللهين توضع آراؤهم بجوار رأى إمام المذهب نفسه ، وكثيرا ما تكون الفتوى عليها ، وإذا كان هذا اصطلاحا فلا مشاحة في الاصطلاح .

# مشروعية الاجتهاد وحكمه

الاجتهاد مشروع بلا ريب فى الإسلام ، دل على ذلك الكتاب والسنة والإجماع . أما الكتاب فقوله تعالى : ﴿ وَلُو رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَىٰ أَوْلِى الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ اللَّذِينَ يَسْتَبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ [ سورة النساء : ٨٣ ] .

وقال تعالى في وصف المؤمنين: ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ يَنْتَهُمْ ﴾ [سورة الشورى: ٣٨]. و الشورى تعنى البحث عن الصواب فيما يعرض من أمور وفق أدلة الشرع ، منصوصة أو غير منصوصة . وهذا لا يكون إلا من خلال الاجتهاد من أهل الرأى -على اختلاف تخصصاتهم وتنوع خبراتهم .

وأما السنة ، فمنها قوله عَلِيْكُهُ :

و إذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران ، وإذا اجتهد فأخطأ فله أجر ، .

وتقريره عَلَيْ لعمرو بن العاص لما صلى فى إحدى السرايا بأصحابه وكان جنبا ولم يغتسل ، بل تيمم ، وكانت الليلة شديدة البرودة ، فقال للنبي عَلَيْ ، ردا على شكوى من كان معه : تذكرت قوله تعالى : ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ اللَّهَ سَكُمْ ، إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ وَجِيماً ﴾ [ سورة النساء : ٢٩ ] فتبسم رسول الله عَلِيْ وقرره على ذلك .

ومن ذلك نداؤه بعد منصرفه من غزوة الأحزاب: لا يصلين أحد العصر إلا فى بنى قريظة فاجتهد قوم فصلوها فى الطريق خوف فوت الوقت عملا بمقصود النص، وقال آخرون: لا نصلى إلا حيث أمرنا رسول الله عَلَيْكُ وإن فات الوقت! وبلغ النبى عَلِيْكُ، فما عنف أحدا من الفريقين.

ومن ذلك تقريره لمعاذ على اجتهاده حينها بعثه إلى اليمن ، وقال له : ١ بم تقضى ؟ قال : بكتاب الله . قال : فإن لم تجد ؟ قال : بسنة رسول الله قال : فإن لم تجد ؟ قال : الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله لما يرضى الله ورسوله ١ أ .

وهو حديث تلقاه فقهاء الأمة بالقبول وقواه ابن عبد البر ، وابن تيمية وابن القيم والذهبى وابن كثير ، وغيرهم ، وقال الشوكانى : هو حديث حسن له طرق يرتقى بمجموعها إلى القبول .

وأما الإجماع ، فقد أجمعت الأمة بكل مذاهبها على مشروعية الاجتهاد ، وممارسته بالفعل ، وكان من ثمراته هذه الثروة الفقهية العريضة .

والعقل كذلك يوجب الاجتهاد ، لأن معظم أدلة الأحكام الشرعية العملية ظنية قابلة لأكثر من فهم ، فلابد من الاجتهاد لتعيين الرأى الراجح أو الأرجح . وكذلك مالا نص فيه لابد من الاجتهاد لبيان الحكم الشرعى فيه ، بوجه من وجوه الاستدلال . إذ الشريعة حاكمة على جميع أفعال العباد ، وذلك لا يكون إلا بطريق الاجتهاد .

وإذا كان الاجتهاد مشروعا ولا شك فما حكمه شرعا ؟ ونعنى بحكمه هنا الوصف الذي يعطيه له الشرع من الأحكام: أهو فرض أو واجب أو مندوب ... الخ ؟ .

والذى يتضح من تعريف الاجتهاد – وهو بذل الوسع فى استنباط الأحكام الشرعية من أدلتها التفصيلية – أن تحصيله واجب بالنسبة للأمة ، وهو من فروض الكفايات التى يترتب على وجودها قيام مصالحها العامة ، وعلى عدمها اضطراب أمورها ، واختلال أمر دينها ودنياها .

وإذا كان إتقان علم الطب والحساب وغيرهما من علوم الدنيا فرض كفاية على المجتمع المسلم كما قرر الغزالى والشاطبي وغيرهما . بل إذا كانت الصناعات والحرف المختلفة مثل النجارة والحدادة والخياطة والبناء وغيرها من فروض الكفايات (١) .. فكيف لا يكون الاجتهاد في الشرع ، واستنباط الأحكام من أدلته فرضا على الأمة ؟ .

وإذا كان الاجتهاد فرض كفاية على الأمة ، فمعنى هذا أنه يجب أن يكون لديها عدد كاف من الفقهاء المتمكنين من الاجتهاد ، يدلونها على حكم الشريعة في الملمات ويفتونها على علم في النوازل . فإن وجد هذا العدد الكافي سقط الإثم والحرج عن الأمة . وذلّ ذلك على سلامة الأمة من الحلل في هذا الجانب . وإن لم يوجد ذلك أثمت الأمة عامة ، وأولو الأمر فيها خاصة . لأن من مسئوليتهم أن يعملوا على سد الثغرات ، وتهيئة من يقوم بفروض الكفايات .

وهذا الوضع الذي تفقد فيه الأمة أهل العلم والبصيرة هو الذي يعرضها للضلال بفتوى الجهال الذين يتزيون بزى العلماء ، فيحلون ما حرم الله ، ويحرمون ما أحل الله ،

<sup>(</sup>١) انظر : احياء علوم الدين للغزال - كتاب العلم .

ويسقطون ما أوجب الله وفي هؤلاء جاء حديث عبد الله بن عمرو في الصحيحين مرفوعا: « إن الله لا يقبض العلم انتزاعا ينتزعه من صدور الناس ولكن يقبض العلم بقبض العلماء ، حتى إذا لم يبق عالم ، اتخذ الناس رؤوسا جهالا ، فسئلوا ، فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا » .

ولهذا نقل الشوكانى عن بعض الفقهاء : أنه لابد أن يكون فى كل قطر من يقوم بالاجتهاد على الكفاية ، لأن الاجتهاد من فروض الكفايات .

وقال الشهرستانى ف \* الملل والنحل »: الاجتهاد فرض كفاية ، حتى لو استقل بتحصيله واحد سقط الفرض عن الجميع ، وإن قصر فيه أهل عصر عصوا بتركه ، وأشرفوا على خطر عظيم . فإن الأحكام الاجتهادية إذا كانت مترتبة على الاجتهاد ترتب المسبب على السبب ، ولم يوجد السبب ، كانت الأحكام عاطلة ، والآراء كلها متاثلة ، فلابد من مجتهد (١) .

وذكر النووى في « المجموع » أن الاجتهاد المستقل قد فقد من رأس المائة الرابعة .. وأما الاجتهاد المنتسب فهو باق إلى أن تأتى أشراط الساعة الكبرى ولا يجوز انقطاعه شرعا ، لأنه فرض كفاية ، ومتى قصر فيه أهل مصر حتى تركوه أثموا كلهم ، وعصوا بأسرهم . كما صرح به الماوردى والروباني والبغوى وغيرهم .

قال ابن الصلاح : \$ الذي رأيته في كتب الأثمة مشعر بأنه يتأدى فرض الكفاية بالجنهد المقيد ، والذي يظهر لى أنه يتأدى فرض الكفاية في الفتوى ، وإن لم يتأد به في إحياء العلوم التي منها الاستمداد في الفتوى \* (٢) .

وهذا يعنى أن فرض الكفاية لا يتحقق إلا بالمجتهد المطلق الذي يستمد أدلته من الشرع رأسا .

وهنا يتعين على العالم الذي وجد في نفسه أهلية الحصول على ملكة الاجتهاد وتهيأتُ

 <sup>(</sup>١) من بحث الشيخ محمد نور الحسن و الاجتهاد ماضيه وحاضره ، في المؤتمر الأول لجمع البحوث الإسلامية بالأزهر - كتاب المؤتمر ص ٣٧ .

 <sup>(</sup>۲) انظر : الفكر السامى للحجوى جـ ۲ ص ۲٤ه وقد نقله عن جلاء العيين للآلوسى ، وانظر : الباب الأول من كتاب السيوطى ، الرد على من أخلد إلى الأرض ، ونقل فيه نصوص العلماء الذين صرحوا بفرضية الاجتهاد على الكفاية . وهـم كثير . ص ۲۷ ~ ۹۲ ط يروت يتعليق الشيخ خليل الميس

له وسائله ، أن يستكمل أدواته العلمية ، ويمضى في طريق التبحر والتعمق حتى يبلغ درجة الاجتهاد المطلق ، حتى يسد الثغرة ، ويرتفع الحرج عن الأمة به وبأمثاله .

وهذا حكم عام فى كل عمل من فروض الكفايات إذا وجد من هو متهيىء له ،فإن عليه أن يتقدم ليملأ الفراغ ، شكرا لنعمة الله تعالى عليه .

وهذا حكم الاجتهاد باعتباره صفة وقدرة وملكة . ولكن ما حكم الاجتهاد باعتباره ممارسة وفعلا ، أعنى : إذا وجد المجتهد ووجدت الواقعة التي تتطلب بيان حكمها في الشرع ، إفتاء أو قضاء ؟ .

وهنا يقسم بعض الأصوليين <sup>(١)</sup>الاجتهاد فى حق العلماء إلى ثلاثة أضرب : فرض عين ، وفرض كفاية ، وندب .

#### فالأول : وهو فرض عين ، على حالين :

- ۱ اجتهاد فی حق نفسه عند نزول الحادثة (أی يفرض عليه أن يجتهد لنفسه فيما
   یتعلق بعبادته ومعاملاته ، وزواجه وطلاقه ونحوها) .
- ۲ اجتهاد فيما يتعين عليه الحكم فيه ( بأن لم يكن في البلد أحد غيره يطمأن إلى فقهه ودينه ، فيجب عليه الاجتهاد حينئذ ) فإن ضاق فرض الحادثة كان على الفور ، وإلا كان على التراخى .

#### والثانى : وهو فرض الكفاية ، على حالين :

أحدهما: إذا نزلت بالمستفتى حادثة، فاستفتى أحد العلماء، توجه الفرض على جميعهم، وأخصهم بمعرفتها من خص بالسؤال عنها، فإن أجاب هو أو غيره سقط الفرض، وإلا أثموا جميعا.

والثانى : أن يتردد الحكم بين قاضيين مشتركين فى النظر فيكون فرض الاجتهاد مشتركا بينهما فأيهما تفرد بالحكم فيه سقط فرضه عنها .

### والثالث : على حالين :

أحدهما -- فيما يجتهد فيه العالم من غير النوازل يسبق إلى معرفة حكمه قبل نزوله .

<sup>(</sup>٢) انظر : احياء علوم الدين للغزالي - كتاب العلم

والثانى أن يستفتيه قبل نروها نتهي

وراد بعضهم أن الاجتهاد يكون حرما أيصا . ودلك إذا كان في مقابلة دليل قاطع ، لأنه اجتهاد في غير محله ومثل دلك جتهاد من ليس أهلا للاجتهاد وهو اجتهاد الرعوس الجهال الذين ذكرهم الحديث بأنهم يعتون نعير علم فيضلون ويُضلون

الاجتهاد بين الاستمرار والانفطاع

## الاجتهاد بينالاستمرار والانفطاع

فى هذا الموضع تعرض الأصوليون من المذاهب المختلفة لقضية مهمة وهى : هل يجوز خلو العصر -- أى عصر -- من المجتهدين ؟ أم لا يجور ؟ .

فذهب جمع إلى أنه لا يجوز خلو الزمان عن مجتهد قائم بحجج الله ، بيين للناس ما نزل اليهم ، أى يقوم مقام النبى عَلَيْكُ في البيان والتبليغ وهو قول الحنابلة ، وألف فيه الحافظ السيوطي رسالته : ، الرد على من أخلد إلى الأرض وجهل أن الاجتهاد في كل عصر فرض ، .

قال الشوكانى : ولا يخفاك (أى لا يخفى عليك ) أن القول بكون الاجتهاد فرضا يستلزم عدم خلو الزمان عن مجتهد، ويدل على ذلك ما صح عنه عليه من قوله : و لا تزال طائفة من أمتى على الحق ظاهرين حتى تقوم الساعة ، (١).

ولكن المخالفين خوجوا من هذا الإلزام بأن المجتهد في الفتوى على مذهب من المذاهب يتأدى به فرض الكفاية ، كما ذكر النووى .

ولذا ذهب آخرون إلى جواز خلو العصر من مجتهد مطلق، وأينوا ذلك بالواقع التاريخي في نظرهم ، وعزاه الزركشي في 1 البحر ، إلى الأكثرين ! .

وبه جزم الفخر الرازى في و المحصول ٥ . وقال الرافعي : ٥ الحلق كالمتفقين على أنه لا مجتهد اليوم ٥ .

قال الزركشي : ولعله أخذه من كلام الإمام الرازى أو من قول الغزالي في الوسيط : ه قد خلا العصر من المجتهد المستقل . .

قال الزركشي:

و ونقل الاتفاق فيه عجيب . والمسألة خلافية بيننا وبين الحنابلة وساعدهم بعض المتنا .

(١) إرشاد الفحول ص ٢٥٣

والحق أن الفقيه الفطن للقياس كالمجتهد في حق العامي لا الناقل فقط.

وقالت الحنابلة : لا يجوز خلو العصر عن مجتهد وبه جزم الأستاذ أبو إسحق والزبيرى في المسكت .

فقال الأستاذ : وتحت قول الفقهاء لا يخلى الله زمانا من قامم بالحجة أمر عظيم وكأن الله ألهمهم ذلك ، ومعناه : أن الله تعالى لو أخلى زمانا من قامم بالحجة لزال التكليف .

وقال الزبيرى: لن تخلو الأرض من قائم لله بالحجة فى كل وقت ودهر وزمان ، ولكن ذلك قليل من كثير ، فأما أن يكون غير موجود كما قال الخصم فليس بصواب ؛ لأنه لو عدم الفقهاء ، لم تقم الفرائض كلها . ولو عطلت الفرائض كلها لحلت الثلمة بذلك فى الخلق كما جاء فى الخبر ، لا تقوم الساعة إلا على شرار الناس ، ونحن نعوذ بالله أن نؤخر مع الأشرار . انتهى زركشى .

وقال ابن دقيق العيد: هذا هو المختار عندنا لكن إلى الحد الذى تنتقض به القواعد بسبب زوال الدنيا في آخر الزمان ، وقال في شرحه خطبة الإلمام: والأرض لا تخلو من قائم لله بالحجة ، والأمة الشريفة لابد لها من سالك إلى الحق على واضبع الحجة ، إلى أن يأتى الله بأشراط الساعة الكبرى .

قال الزركشي : ومراده بالأشراط الكبرى طلوع الشمس من مغربها مثلاً . وله وجه حسن وهو أن الخلو من مجتهد يلزم منه إجماع الأمة على الخطأ وهو ترك الاجتهاد الذي هو فرض كفاية .

ثم قال الزركشى: وأما قول الغزالى: و وقد خلا العصر عن المجتهد المستقل ، فقد سبقه إليه القفال شيخ الخراسانيين فقيل: المراد مجتهد قائم بالقضاء ، فإن المحققين من العلماء كانوا يرغبون عنه ولا يلى فى زمانهم غالبا إلا من هو دون ذلك ، وكيف بمكن القضاء على الأعصار بخلوها عن مجتهد ، والقفال نفسه كان يقول للسائل: تسأل عن مذهب الشافعي أم ما عندى ؟ وقال هو والشيخ أبو على والقاضى الحسين: لسنا مقلدين للشافعي بل وافق رأينا رأيه ! فهذا كلام من يدعى رتبة الاجتهاد ، وكذلك ابن دقيق العيد ، كا نقله ابن الرفعة .

قال الزركشي : والحق أن العصر خلا عن المجتهد المطلق لا عن مجتهد في مذهب أحد الأئمة الأربعة . وقد وقع الاتفاق بين المسلمين على أن الحق منحصر في هذه المذاهب ، فلا يجوز العمل بغيرها التهلي من الرزكشي ملحصا

وقال صاحب فواتح الرجموت شرح مسلم النبوب ، ثم إنه قد استدن بما صرح به حجة الإسلام قدس سره والرافعي والقفال بأنه وقع في مابنا هذا الخلو ، وفيه ما فيه ، لأن وقوع الحلو ممنوع ، وما ذكروه مجرد دعوى والإمام حجة الإسلام - وإن كان من جملة الأولياء - لا يصلح حجة في الاجتهاديات ، ثم إن من الناس من حكم بوجوب الخلو من بعد العلامة النسفي ، واختتم الاجتهاد به ، وعنوا الاجتهاد في المذهب ، وأما الاجتهاد المطلق فقالوا . اختتم بالأثمة الأربعة ، حتى أوجبوا تقليد واحد من هؤلاء الأربعة قال : وهذا كله من هوساتهم ! لم يأتوا بدليل ، ولا يعبأ بكلامهم ، وإنما هم من الذين حكم الحديث أنهم ، أفتوا بغير علم قضلوا وأضلوا ، ام يفهموا أن هذا إخبار بالغيب في خمس لا يعلمهن إلا الله أ ه (٢)

وقال الشوكانى فى إرشاد الفحول ، وما قاله الغزالى رحمه الله من أنه قد خلا العصر عن المجتهد قد سبقه إلى القول به القفال ولكنه باقض ذلك فقال : إنه ليس بمقلد للشافعي وإنما وافق رأيه رأيه ، كما نقل ذلك عنه الزركشي ؛ .

وقال : قول هؤلاء القاتلين بخلو العصر عن المحتهد مما يقضى منه العجب . فإنهم إن قالوا ذلك باعتبار المعاصرين لهم ، فقد عاصر القفال والغزالي والرازى والرافعي من الأثمة القائمين بعلوم الاجتهاد على الوفاء والكمال جماعة مهم

ومن كان له إلمام بعلم التاريخ والاطلاع على أحوال علماء الإسلام فى كل عصر ، لا يخفى عليه مثل هذا ، بل قد جاء بعدهم من أهل العلم س جمع الله له من العلوم فوق ما اعتده أهل العلم فى الاجتهاد .

وإن قالوا ذلك لا بهذا الاعتبار ، بل باعتبار أن الله عز وجل رفع ما تفضل به على من قبل هؤلاء من هذه الأمة ، من كال الفهم ، وقوة الإدراك والاستعداد للمعارف فهذه دعوى من أبطل الباطلات ، بل هي جهالة س الجهالات .

<sup>(</sup>١) من بحث الشيخ محمد بور الحسن عن و الاجتهاد ماصيه ، حاصره ه ص ٤٤ - ٤٥ . وانظر إرشاد الفحول ص ٢٥٣

وإن كان ذلك باعتبار تيسر العلم لمن قبل هؤلاء المنكرين، وصعوبته عليهم، وعلى أهل عصورهم، فهذه أيضا دعوى باطلة. فإنه لا يخفى على من له أدنى فهم أن الاجتهاد قد يسره الله للمتأخرين تيسيرا لم يكن للسابقين، لأن التفاسير للكتاب العزيز قد دونت، وتكلم دونت، وصارت في الكثرة إلى حد لا يمكن حصره، والسنة المطهرة قد دونت، وتكلم الأئمة على التفسير والتجريح والتصحيح والترجيح بما هو زيادة على ما يحتاج إليه الجتهد.

وقد كان السلف الصالح ومن قبل هؤلاء المنكرين يرحل للحديث الواحد من قطر إلى قطر ، فالاجتهاد على المتأخرين أيسر وأسهل من الاجتهاد على المتقدمين ، ولا يخالف في هذا من له فهم صحيح وعقل سلم ، وإذا أمعنت النظر وجدت هؤلاء المنكرين إنما أتوا من قبل أنفسهم ، فإنهم لما عكفوا على التقليد ، واشتغلوا بغير علم الكتاب والسنة ، حكموا على غيرهم بما وقعوا فيه ، واستصعبوا ما سهله الله على من رزقه الله العلم والفهم ، وأفاض على قلبه أنواع علوم الكتاب والسنة .

ولما كان هؤلاء الذّين صرحوا بعدم وجود المجتهدين شافعية ، فها نحن أولاً نذكر لك من وجد من الشافعية بعد عصرهم ممن لا يخالف مخالف في أنه جمع أضعاف علوم الاجتهاد ، فمنهم ابن عبد السلام ، وتلميذه ابن دقيق العيد ، ثم تلميذه ابن سيد الناس ، ثم تلميذه زين الدين العراق ، ثم تلميذه ابن حجر العسقلاني ثم تلميذه السيوطي .

فهؤلاء ستة أعلام كل واحد منهم تلميذ من قبله ، قد بلغوا من المعارف العلمية ما يعرفه من يعرف مصنفاتهم حق معرفتها ، وكل واحد منهم إمام كبير في الكتاب والسنة ، عيط بعلوم الاجتهاد إحاطة متضاعفة ، عالم بعلوم خارجة عنها . ثم في المعاصرين .. فؤلاء كثير من المماثلين لهم ، وجاء بعدهم من لا يقصر عن بلوغ مراتبهم . والتعداد لبعضهم فضلا عن كلهم ، يحتاج إلى بسط طويل .

وقال الزركشي في البحر : ولم يختلف اثنان في أن ابن عبد السلام بلغ رتبة الاجتهاد وكذلك ابن دقيق العيد .

ثم قال الشوكانى : ﴿ وَبِالْجِمَلَةَ ، فَتَطُويُلُ الْبَحْثُ فَى مثلُ هَذَا لَا يَأَتَى بَكْثِيرُ فَاللَّهُ ، فإن أمره أوضح من كل واضح ، وليس ما يقوله من كان من أسارى التقليد بلازم لمن فتح الله عليه أبواب المعارف ، ورزقه من العلم ما يخرج به عن تقليد الرجال ﴾ .

ثم قال : «ومن حصر فضل الله على بعض خلقه ، وقصر فهم هذه الشريعة المطهرة

على من تقدم عصره ، فقد تجرأ على الله عز وجل ! ثم على شريعته الموضوعة لكل عباده ! ثم على عباده الذين تعبدهم الله بالكتاب والسنة ! ثم قال : فإن هذه المقالة تستلزم رفع التعبد بالكتاب والسنة ، وإنه لم يبق إلا تقليد الرجال الذين هم متعبدون بالكتاب والسنة ، كتعبد من جاء بعدهم على حد سواء ، فإن كان التعبد بالكتاب والسنة مختصا بمن كانوا في العصور السابقة ، ولم يبق لحولاء إلا التقليد لمن تقدمهم ، ولا يتمكنون من معرفة أحكام الله من كتاب الله وسنة رسوله ، فما الدليل على هذه التفرقة الباطلة الوائفة ؟ وهل النسخ إلا هذا ؟ سبحانك هذا بهتان عظم ، (١) . انتهى شوكاني .

قال الإمام ابن القيم: وهو يرد على جماعة المتعصبين للتقليد في كتابه و أعلام الموقعين و في الوجه الحادى والثانين من أوجه الرد على المقلدين: إن المقلدين حكموا على الله قدرا وشرعا بالحكم الباطل جهارا ، مخالفا لما أخبر به رسوله على فأخلوا الأرض من القائمين لله بحجته وقالوا: "لم يبق في الأرض عالم منذ الأعصار المتقدمة ، فقالت طائفة: ليس لأحد أن يختار بعد أبي حنيفة ، وأبي يوسف ، وزفر بن الهذيل ، ومحمد بن الحسن ، و الحسن بن زياد اللؤلؤى ، وهذا قول كثير من الحنيفية ، وقال بكر بن العلاء القشيرى المالكي : ليس لأحد أن يختار بعد المائتين من الهجرة ، وقال آخرون : ليس لأحد أن يختار بعد الشافعي ، واختلف المقلدون من أتباعه فيمن يؤخذ بقوله من المنتسبين إليه ، ويكون له وجه يفتي ، ويحكم به ممن ليس كذلك ، وجعلوهم ثلاث مراتب : طائفة أصحاب وجوه كابن سريج والقفال وأبي حامد (أي الأسفراييني) ، وطائفة أصحاب وجوه و لا احتالات ، كأبي المعالى ، وطائفة ليسوا أصحاب وجوه و لا احتالات كأبي حامد (أي الغزالى) وغيره .

واختلفوا: متى انسد باب الاجتهاد؟ على أقوال كثيرة ما أنزل الله بها من سلطان ، وعند هؤلاء: أن الأرض قد خلت من قائم لله بحجة ، ولم يبق فيها من يتكلم بالعلم ، ولا يحل لأحد بعد أن ينظر فى كتاب الله ولا سنة رسوله لأخذ الأحكام منهما ، ولا يقضى ويفتى بما فيهما حتى يعرضه على قول متلّده ومتبوعه ، فإن وافقه ، حكم به ، وإلا رده ولم يقبله . وهذه أقوال كما ترى قد بلغت من الفساد و البطلان والتناقض ، والقول على الله

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول حي ٢٥٤ ، ٢٥٤

بلا علم ، وإبطال حججه ، والزهد في كتابه وسنة صوله عَلِيْكُ ، وتلقي الأحكام مهما مبلغها ! ويأبي الله إلا أن يتم بوره ، ويصدق قول رسوله أنه لا تخلو الأرص من قائم لله بحجة (١) ، ولن تزال طائفة من أمته على محض الحق الذي بعثه به ، ١٦) وأنه ، لا يزال يعث على رأس كل مائة سنة لهذه الأمة من يجدد لها أمر دينها ، (٣)

ويكفى فى فساد هذه الأقوال أن يقال لأربابها: فإذا لم يكن لأحد أن يختار بعد من ذكرتم ، فمن أين وقع لكم اختيار تقليدهم دون غيرهم ؟! وكيف حرمتم على الرجل أن يختار ما يؤديه إليه اجتهاده من القول الموافق لكتاب الله وسنة نبيه ، وأبحتم لأنفسكم اختيار قول من قلدتموه ، وأوجبتم على الأمة تقليده ، وحرمتم تقليد من سواه ؟! فما الذي سوغ لكم هذا الاختيار الذي لا دليل عليه من كتاب ولا سنة ولا إجماع ولا قياس ولا قول صحابي ؟ .

ويقال لكم : فإذا كان لا يسوغ الاختيار بعد المائتين عندك ولا عند غيرك فمن أين ساغ لك وأنت لم تولد إلا بعد المائتين بنحو ستين سنة أن تختار قول مالك دون من هو أفضل منه من الصحابة والتابعين ، أو من هو مثله من فقهاء الأمصار أو ممن جاء بعده ، ويلزمك أن أشهب وابن الماجشون ومطرفا وأصبغ وسحنونا وابن المعذل وطبقتهم لما انسلخ آخر يوم من ذى الحجة سنة ٢٠٠ ه واستهل محرم بعده سنة ٢٠١ ه حرم عليهم ما كان مطلقا لهم من الاختيار !! (١) .

قال العلامة الشيخ محمد نور الحسن في بحثه عن 1 الاجتهاد ۽ (٥) :

٤ والحق أنه لا يجوز شرعا خلو العصر عن المجتهد لأنا قد علمنا أن الشريعة المحمدية خاتمة الشرائع ، وأنها متكفلة ببيان أحكام أفعال العباد إلى قيام الساعة ، وحكمة الله جلت قلوته تألى أن يترك الناس سدى من غير مرشد يرشدهم إلى ما فيه صلاحهم فى معاشهم

 <sup>(</sup>١) وهم ابن القيم رحمه الله هنا في جعله حديثا مرفوعا ، فإنه من قول على رضي الله عنه لكميل بن زياد ،
 كا ذكره هو نفسه في موضع آخر من ٤ أعلام الموقعين ٥ وفي ٥ مفتاح دار السعادة ٥ .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخارى، في العلم ، ومسلم في الإمارة من حديث معاوية مرفوعا بلفظ و لا تزال طائفة من أمتى
 قائمة بأمر الله لا يضرهم من ضلهم أو خالفهم حتى يأتى أمر الله وهم ظاهرون و

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد وأبو داود والبيهقي في المعرفة من حديث أبي هربرة بلفظ ، إن الله يبعث ، وقد صححه العراق وغيره ، ورمز له السيوطي بعلامة الصحة وأقرم المناوي

<sup>(4)</sup> أعلام الموقمين : جد ٢ ص ٢٧٥ - ٢٧٧

<sup>(</sup>٥) كتاب ، المؤتمر الأول ، لجمع البحوت ص ٤٦

ومعادهم ، ويبين أحكام الحوادث المتجددة والدائمة ما دامت السعوات والأرض ، وقد تقرر عند الكل أن الاجتهاد فرض كفاية ، ولا يختص ذلك بعصر دون عصر ، ولا بزمان دون زمان ، فالواجب على العلماء أن يحصلوا من شروط الاجتهاد التي تقدم ذكرها ما يتأدى به فرض الكفاية ، فإذا درسوا الكتاب والسنة والإجماع والقياس ، ودرسوا اللغة العربية دراسة تيسر عليهم فهم الكتاب والسنة ، ودرسوا علم الأصول دراسة تؤهلهم لاستنباط الأحكام من الأدلة الشرعية ، وحصلت عندهم الملكة التي يقتدرون بها على استنباط الأحكام ، وجب عليهم استنباط أحكام الحوادث المتجددة ، فإذا قام بذلك بعضهم سقط الإثم عن الباقين ، وإذا لم يقم به واحد منهم أثم الجميع . وهذا الحكم ثابت ودائم ما دامت الدنيا ، فالقول بجواز خلو العصر عن المجتهد المطلق شرعا وأن الحق ينحصر في هذه المذاهب الأربعة ، وأنه لا يجوز العمل بغيرها ، تحجير على فضل الله وتضييق في مده الواسعة التي وسعت كل شيء .

هذا والذي يظهر لى أن النزاع فى خلو العصر عن المجتهد وعدم خلوه عنه نزاع لفظى لم يتوارد فيه النفى والإثبات على محل واحد ، فمورد النفى غير مورد الإثبات ، فمن قال بالحلو أراد الحلو عن المجتهد المطلق المستقل ، الذي يبنى اجتهاده على الأصول التي وضعها هو ، ولا شك أن الأصول التي يبنى عليها استنباط الأحكام قد فرغ منها وليس لأحد أن يزيد عليها ، ومن قال بعدم خلو الزمان عن المجتهد أراد المجتهد المطلق المنتسب الذي يبنى اجتهاده على أصول إمامه الذي ينتسب إليه أو المجتهد في المذهب وهو الذي يعرف الأحكام الفقهية التي استنبطها إمامه ويعرف أدلتها ومآخذها ، ويرجع منها ما يقضى الدليل بترجيحه أو المجتهد في الفتوى وهو الذي يعرف الراجع من مذهب إمامه فيفتي به فهو لا يرجع ، وإنما ينقل الراجع من مذهب إمامه فيفتى به .

فمن قال بعدم الخلو أراد أحد هذه الأنواع الثلاثة الأخيرة .

ومن قال بالحلو أراد المجتهد المطلق المستقل ، .

#### تعقیب :

والملاحظ في هذه المعركة الأصولية بين الذين يقولون بجواز خلو الزمان عن مجتهد، وبين من لايجوز ذلك :

إن الذين قالوا بالجواز لم يكتفوا به ، بل تجاوزوا ذلك في الواقع إلى عدم جواز

وجود مجتهد فى عصرهم وما بعده فكأن البحث م يعد فى جواز الخلو وعدمه . بل فى جواز وجود المجتهد وعدمه .

ولهذا نجد الذين دافعوا عن الجواز غالبا هم لذين ينادون بوجوب الاجتهاد مثل ابن القيم والسيوطى والشوكانى والذين يقولون بجواز الحلو يوجبون تقليد المذاهب المتبوعة ، ويحصرون الحق فيها وحدها .

ومن هنا أصبح التقليد أمرا واجبا ، ودعوى الاجتهاد أمرا منكرا .

ومما كان يدرس تحت عنوان العقائد الواجب تلقينها وحفظها ونشرها، قول صاحب ؛ الجوهرة » في التوحيد :

ومالك وسائر الأثبسة كذا أبو القاسم هداة الأمة فواجب تقليد حبر منهمو كاحكى القوم بلفظ يفهم!

وكانت الجوهرة وشرحها مقررة للدراسة في معاهد الأزهر في علم التوحيد .

ومما يدل على ما ذكرته: الحملة الشعواء التي تعرض لها الإمام جلال الدين السيوطي حين أعلن أنه في مقام الاجتهاد، وليس التقليد، كما أعلن رجاءه أن يكون مجدد المائة التاسعة (١). مع أن كل الشروط التي ذكروها المجتهد المطلق كانت متوافرة بوضوح لديه، لا يستطيع موافق أو مخالف أن ينكرها!.

وقد نقل شيئا من هذه الجملة العلامة عبد الرعوف المناوى في شرحه ، فيض القديو على الجامع الصغير ، في شرح مقدمة الكتاب :

أوماً المصنف هنا وصرح في عدة تآليفه بأنه المجدد على رأس المائة التاسعة ، قال في بعضها : و قد أقامنا الله في منصب الاجتهاد لنبين للناس ما أدى إليه اجتهادنا تجديدا للدين ، ، هذه عبارة .

وقال في موضع آخر : ﴿ مَا جَاءُ بَعَدُ السَّبِكِي مِثْلِي ! .

 <sup>(</sup>١) وذلك في منظومة التي ذكر فيهاأسماء الجمددين من عهد عمر بن عبد العزيز ، إلى أن قال :
 وهذه تاسعة المتين قد أتت ، ولا يخلف ما الهادي وعد
 وقد رجوت أتنى المجدد بيا نفضل الله ليس يجحد النظر : فيض القدير ج ٢ صر ٢٨٢

وفي احر الناس يدعون جتهادا وحداء نا أدعى ثلاثاً ! إلى عير دلك

وقد قامت عليه في رمنه بدلك القيامة اوم نسلم به في عصره هامة اوطلبوا أن يناظروه فامتنع ، وقال : لا أناظر إلا من هو مجتهد مثلي ، ونيس في العصر مجتهد إلا أنا ، كما حكاه هو عن نفسه . وكتبوا له : حيث تدعى الاجتهاد فعليك الإثبات ليكون الجواب على قدر الدعوى فتكون صاحب مذهب خامس ! فلم يجبهم

قال العلامة الشهاب بن حجر الهيئمى: لما ادعى الجلال ذلك قام عليه معاصروه ورموه عن قوس واحدة ، وكتبوا له سؤالا فيه مسائل أطلق الأصحاب فيها وجهين وطلبوا منه: إن كان عنده أدنى مراتب الاجتهاد ، وهو اجتهاد الفتوى فليتكلم على الراجع من تلك الأوجه بدليل ، على قواعد المجتهدين ، فرد السؤال من غير كتابة عليه ، واعتذر بأن له اشتغالا يمنعه من النظر في ذلك .

قال الشهاب الرملى: فتأمل صعوبة هذه المرتبة أعلى اجتهاد الفتوى الذى هو أدنى مراتب الاجتهاد، يظهر لك أن مدعيها - فضلا عن مدعى الاجتهاد المطلق - في حيرة من أمره، وفساد في فكره، وأنه ممن ركب من عمياء، وخبط خبط عشواء!! وقال : من تصور مرتبة الاجتهاد المطلق استحيا من الله تعالى أن ينسبها لأحد من أهل هذه الأزمنة، بل قال ابن الصلاح ومن تبعه: إنها انقطعت من نحو ثلثائة سنة. ولابن الصلاح نحو ثلثائة سنة، فتكون قد انقطعت من نحو ستمائة سنة ا

بل نقل ابن الصلاح عن بعض الأصوليين: أنه لم يوجد بعد عصر الشافعي مجتهد مستقل. إلى هنا كلام الشهاب. ثم قال: وإذا كان بين الأئمة نزاع طويل في أن إمام الحرمين، وحجة الإسلام الغزالى، وناهيك بهما: هل هما من أصحاب الوجوه أم لا، كا هو الأصح عند جماعة ؟ فما ظنك بغيرهما ؟! بل قال الأئمة في و الروياني، صاحب البحر: أنه لم يكن من أصحاب الوجوه، هذا مع قوله و لو ضاعت نصوص الشافعي لأمليتها من صدرى! ه.

فإذا لم يتأهل هؤلاء الأكابر لمرتبة الاجتهاد المذهبي ، فكيف يسوغ لمن لم يفهم أكثر عباراتهم على وجهها أن يدعى ما هو أعلى من ذلك ، وهو الاجتهاد المطلق ؟ سبحانك هذا بهتان عظيم ! انتهى إلى هنا كلام الشهاب ( يعنى الرملي )

وفي ۽ الأنوار ۽ عن الإمام الرافعي ، الناس اليوم كالمجمعين على أنه لا مجتهد اليوم .

وقال عالم الأقطار الشامية ابن أبي الدم بعد سرده شروط الاجتهاد المطلق هده الشرائط يعز وجودها في زماننا في شخص من العلماء . بل لا يوجد في البسيطة اليوم مجتهد مطلق ، هذا مع تدوين العلماء كتب التفسير والسنن والأصول والقروع حتى ملئوا الأرض من المؤلفات التي صنفوها .. ومع هذا فلا يوجد في صقع من الأصقاع مجتهد مطلق ، بل ولا مجتهد في مذهب إمام تعتبر أقواله وجوها مخرجة على مذهب إمامه ، ما ذاك إلا أن الله تعالى أعجز الخلائق عن هذا ، إعلاما لعباده بتصرم الزمان وقرب الساعة ، وأن ذلك من أشراطها !! .

وقد قال شيخ الأصحاب القفال: « مجتهد الفتوى قسمان: أحدهما: من جمع شرائط الاجتهاد وهذا لا يوجد. والثانى: من ينتحل مذهب واحد من الأئمة كالشافعى، وعرف مذهبه وصار حاذقا فيه ، بحيث لا يشذ عنه شيء من أصوله . فإذا سئل في حادثة فإن عرف لصاحبه نصا أجاب عليه . وألا يجتهد فيها على مذهبه ، ويخرجها على أصوله ، وهذا أعز من الكبريت الأجمر! » .

فإذا كان هذا قول القفال مع جلالة قدره ، وكون تلامذته وغلمانه أصحاب وجوه في المذاهب ، فكيف بعلماء عصرنا ؟! ومن جملة غلمانه القاضي حسين والفوراني ووالد إمام الحرمين والصيدلاني والسنجي وغيرهم ، وبموتهم وموت أصحاب أبي حامد ( يعني الإسفراييني ) انقطع الاجتهاد وتخريج الوجوه من مذهب الشافعي ، وإنما هم نقلة وحفظة فأما في هذا الزمان فقد خلت الدنيا منهم وشغر الزمان عنهم . إلى هنا كلام ابن أبي الدم .

وقال فقيه العصر شيخ الإفتاء والتدريس في القرن العاشر شيخنا الشمس الرملي عن والده شيخ الإسلام أبي العباس الرملي : ه أنه وقف على ثمانية عشر سؤالا فقهية سئل عنها ( الجلال ) - يعني السيوطي - من مسائل الحلاف المنقولة ، فأجاب عن نحو شطرها من كلام قوم من المتأخرين كالزركشي ، واعتذر عن الباقى بأن الترجيع لا يقدم عليه إلا جاهل أو فاسق ! ه .

قال الشمس: « فتأملت فإذا أكثرها من المنقول المفروغ منه ، فقلت: سبحان الله ! رجل ادعى الاجتهاد وخفى عليه ذلك! فأجبت عن ثلاثة عشر منها فى مجلس واحد بكلام متين من كلام المتقدمين ، وبت على عزم إكالها ، فضعفت تلك الليلة ، فعددت ذلك كرامة للمؤلف » وليس حكايتى لذلك من قبيل الغض منه ، ولا الطعن عليه ، بل حلرا أن يقلده بعض الأغبياء فيما اختاره وجعله مذهبه ، سيما ما خالف فيه الأئمة

الأربعة ، اغترارا بدعواه هذا مع اعتقادى مزيد جلالته ، وفرط سعة اطلاعه ، ورسوخ قدمه ، وتمكنه في العلوم الشرعية وآلالتها وأما الاجتهاد فدونه خرط القتاد .

وقد صرح حجة الإسلام بخلو عصره من مجتهد حيث قال في « الإحياء » في تقسيمه للمناظرات ما نصه : « أما من ليس له رتبة الاجتهاد ، وهو حكم كل العصر ، فإنما يفتى فيه ناقلا عن مذهب صاحبه ، فلو ظهر له ضعف مذهبه لم يتركه » انتهى .

وقال في الوسيط : « هذه الشروط – يعنى شروط الاجتهاد المعتبرة في القاضي – قد ي تعذرت في عصرنا ، (١) . انتهى ما نقله المناوى ،

ومع هذه الحملة الضارية على العلامة السيوطي رحمه الله التي قُصِد بها تخويف كل من يدعى الاجتهاد المطلق ، فقد كان لهذه الدعوة صداها وأثرها في تجديد الاجتهاد ، وأنه و كل عصر فرض ، برغم ، من أخلد إلى الأرض ، كا سماهم السيوطي ! وكا قال العلامة الفاضل ابن عاشور رحمه الله : فقد سرت أنوار طريقته ودعوته في أشعة شمس الأزهر الضاربة في الأقطار الدانية والقاصية من العالم الإسلامي ، وتأثر بها رجال من فقهاء المذاهب كلها ، وكان لها في المذهب الحنفي صدى قوى ، في القرن العاشر والقرن الحادي عشر ، يحس في معروضات أبي السعود ، وفتاوى خير الدين الرملي ، والفتاوى الهندية التي عشر ، الدين الرملي ، والفتاوى الهندية التي جمعها السلطان (أورنك زيب) على ما فيها كلها من الإبقاء على الالتزام المذهبي .

ولم يخل القرنان: الثانى عشر والثالث عشر، بالمشرق والمغرب، من رجال يتطلعون فى تحاريرهم الفقهية وفتاويهم إلى السمو عن منزلة النقل من الكتب إلى منزلة التحرير والتخريج إلى حد محلود: مثل البسولى، والرهونى فى المغرب، وبيرم الثانى، وإسماعيل التميمي بتونس، وابن عابدين بالشام، ولكن اثنين ارتفعا ارتفاعا فائقا إلى مقام الاجتهاد: أولهما من الهند وهو ولى الله الدهلوى (ت ١١٧٦ه)، وثانيهما من اليمن وهو الإمام محمد بن على الشوكاني (ت ١٢٥٥ه)، فهذان هما اللذان استقلا بالنظر في المسائل استقلالا تاما شاملا، وجددا معانى الأصول، ومعانى الأحكام، لا سيما ثانيهما الذي توفى في أوائل (٢) القرن الماضى: فلقد ترك من بين كتبه المهمة شاهدين

<sup>(</sup>١) فيض القدير حا ص ١١ / ١٢

<sup>(</sup>٢) العلها محرمة عن ، أواسط ، فقد نوفي الشوكاني سنة ١٢٥٥ هـ

زكيين فى كتاب « نيل الأوطار » وكتاب « إرشاد الفحول » ( ) على أنه فد رتقى إلى مقام النظر فى الأدلة ، والاستنباط منها ، وأنه لم يقل فى مسألة من الفقه إلا بما أداه إليه الدليل ، أن له فى الأدلة ومناهجها أنظار تساوى الأنظار الاجتهادية الأصلية التي بنيت عليها كتب أصول الفقه (٢) .

### ضرورة الاجتهاد لعصرنا :

وإذا كان الاجتباد محتاجا إليه في كل عصر . فإن عصرنا أشد حاجة إليه من أي عصر مضى نظرا لتغير شئون الحياة عما كانت عليه في الأزمنة الماضية ، وتطور المجتمعات تطورا هائلا ، بعد الئورة التكنولوجية التي شهدها العالم . لهذا كان من الضرورات المعاصرة أن يعاد فتخ باب الاجتهاد فيه من جديد ، لأن هذا الباب فتحه رسول الله عليه ، فلا يملك أحد إغلاقه من بعده . ولا نعنى بإعادته مجرد إعلان ذلك ، بل ممارسته بالفعل .

وينبغى أن يكون الاجتهاد فى عصرنا اجتهادا جماعيا فى صورة مجمع علمى يضم الكفايات الفقهية العالية ، ويصدر أحكامه فى شجاعة وحرية ، بعيدا عن كل المؤثرات والضغوط الاجتهاء والسياسية ، ومع هذا لا غنى عن الاجتهاد الفردى ، فهو الذى ينير الطريق أمام الاجتهاد الجماعى ، بما يقدم من دراسات عميقة ، وبحوث أصيلة مخدومة ، بل ان عملية الاجتهاد فى حد ذاتها عملية فردية قبل كل شيء .

والاجتهاد الذى نعنيه ينبغى أن يتجه أول ما يتجه إلى المسائل الجديدة ، والمشكلات المعاصرة ، يحاول أن يجد لها حلا فى ضوء نصوص الشريعة الأصلية ، ومقاصدها العامة ، وقواعدها الكلية .

ومع هذا ينبغى أن يعيد النظر في القديم ليقومه (أى يعدله ، ويعطيه القيمة ) من جديد ، في ضوء ظروف العصر وحاجاته .

ولا تقتصر إعادة النظر هذه على أحكام « الرأى » أو » النظر ، وهى التي أنتجها الاجتهاد فيما لا نص فيه : بناء على أعراف أو مصالح زمنية لم يعد لها الآن وجود أو تأثير .

 <sup>(</sup>١) وله أيضا: « السيل الجرار في شرح متن الأزهار » وفيه تجلى اجتهاده كذلك بوضوح ، وله ٤ الدرر البية ، وهو يمثل فقهه في جميع الأبواب وقد شرحه في « الدارى المفية » كما شرحه تلميذه الهندى السائر على دربه ، صديق حسن خان في كتابه » الروضة الندية » .

<sup>(</sup>٢) من بحث الشيخ الفاضل ابن عاشور عن الاجتهاد في كتاب المؤتمر الأول فجمع البحوث ص ٦٢

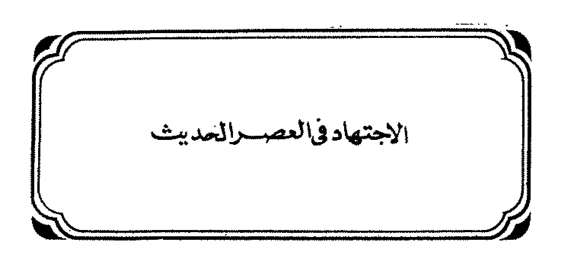
بل يمكن أن يشمل بعض الأحكام التي أثبتها نصوص ظنية الثبوت كأحاديث الآحاد ، أو ظنية الدلالة . وأكثر نصوص القرآن والسنة كذلك . فقد يبدو للمجتهد اليوم فهم فيها لم يبد للسابقين ، وقد يظهر له رأى ظهر لبعض السلف أو الخلف ، ثم هجر ومات ، لعدم الحاجة إليه حينذاك ، أو لأنه سبق زمنه ، أو لعدم شهرة قائله ، أو نخالفته للمألوف الذي استقر عليه الأمر زمنا طويلا ، أو لقوة المعارضين له ، وتمكنهم اجتاعيا أو سياسيا ... أو لغير ذلك من الأسباب .

وأكثر من ذلك أن الاجتهاد الذى ندعو إليه لا ينبغى أن يقف عند حد الفروع الفقهية فحسب ، بل ينبغى أن يتجاوزها إلى دائرة أصول الفقه نفسها ، تكملة للشوط الذى بدأه الإمام الشاطبى فى محاولة للوصول إلى أصول قطعية ، وتتمة لما قام به الإمام الشوكانى من الترجيح وه تحقيق الحق من علم الأصول ، على حد تعبيره ، ولا ريب أن كثيرا من مسائل الأصول لم يرتفع فيها الخلاف ، فهى فى حاجة إلى التمحيص والموازنة والترجيح ، وبعضها يحتاج إلى مزيد من التوضيح والتأكيد ، وبعض آخر يحتاج إلى التفصيل والتطبيق ، ومن ذلك تمييز السنة التشريعية من غير التشريعية ، والتشريعية المؤبدة ، وتمييز تصرف الرسول عليه بمقتضى الإمامة والرياسة للأمة ، من تصرفه بمقتضى الإمامة والرياسة للأمة ،

ومن ذلك : مناقشة موضوع الإجماع – وبخاصة السكوتى منه – ومدى حجيته وإمكان العلم به ، وكثرة دعاوى الإجماع ، مع ثبوت المخالف ، وتحقيق القول فى الإجماع الذي ينبني على مراعاة مصلحة زمنية لم تعد معتبرة اليوم .

ومثل ذلك : القياس والاستحسان والاستصلاح ، ومتى يؤخذ بها ومتى لا يؤخذ وما ضوابط كل منها وحدود استخدامه .

وسنفصل القول عن الاجتهاد المعاصر في فصول خاصة به .



# الاجتهاد فحالعصرالحديث

أول سؤال بسأله لأنفسنا حين نتحدث عن الاجتهاد المعاصر هو : هل نحن في حاجة الى هذا الاجتهاد حقا ؟

ربما يذهب بعض المشتغلين بالعلوم الإسلامية - لفرط إعجابهم بتراثنا الحافل، وفرط ثقتهم بفقهائنا العظام - أننا لسنا في حاجة إلى اجتهاد جديد، فما من مسألة إلا وجدنا عند الأقدمين مثلها، فقد اجتهدوا للواقع وافترضوا لما قد يتوقع، فلم نعد محتاجين إلى أن ننشىء اجتهادا بعد هؤلاء الأفذاذ، وكل الصيد في جوف الفرا!.

فيها علينا إلا أن نرجع إلى كتبهم وننقب في أحشائها ، لنجد فيها ضالتنا والإجابة عن مسألتنا بالنص أو بالقياس أو التخريج .

ونحن لا نقلل من قيمة تراثنا ، ولا من عظمة فقهنا ، بمدارسه المتعددة ومشاربه المتنوعة وما فيه من اجتهادات واقعية أو افتراضية .

ولكن الحق أقول : إنه من المبالغة وتجاهل الواقع ، الادعاء بأن الكتب القديمة فيها الإجابة عن كل سؤال جديد .

ذلك أن لكل عصر مشكلاته، وواقعه، وحاجاته المتجددة، والأرض تدور، والأفلاك تتحرك، والعالم يسير، وعقارب الساعة لا تتوقف

ومع هذا الدوران المستمر ، والحركة الدائمة ، والسير الحثيث ، تتمخض أرحام الأيام والليالى عن أحداث ووقائع جديدة لم يعرفها السابقون ، وربما لم تخطر ببالهم ، بل ربما لو ذكرت لهم لعدوها من المستحيلات ! فكيف نتصور حكمهم عليها ، وهي لم تدر بخلدهم لحظة من الزمان ؟ .

على أن بعض الوقائع والأمور القديمة قد يطرأ عليها من الأحوال والأوصاف ما يغير طبيعتها أو حجمها أو تأثيرها ، فلا يلائمها ما حكم به الأقدمون أو ما أفتوا به في شأنها .

وهذا ما جعلهم يقررون وجوب تغير الفتوى بتعير الرمان، والمكان، والعرف والحال. وكتب في ذلك من كتب من محققيهم في أكثر من مدهب من المذاهب المتبوعة.

فالحاجة إلى الاجتهاد – إذن – حاجة دائمة ، ما دامت وقائع الحياة تتجدد ، وأحوال المجتمع تتغير وتتطور ، وما دامت شريعة الإسلام صالحة لكل زمان ومكان ، وحاكمة في كل أمر من أمور الإنسان .

وعصرنا خاصة أحوج إلى الاجتهاد من غيره ، نظرا للتغير الهائل الذى دخل الحياة الاجتهاعية بعد الانقلاب الصناعي ، والتطور التكنولوجي ، والتواصل المادى العالمي ، الذى جعل العالم الكبير كأنه بلدة صغيرة .

وإذا كان علماؤنا السابقون قد قرروا تغير الفتوى بتغير الزمان ، رغم رتابة الحياة وسكونها إلى حد كبير ، في العصور الماضية ، حتى قيل في بعض الخلاف بين أبي حنيفة وصاحبيه : هذا اختلاف عصر وزمان وليس اختلاف حجة وبرهان . فكيف باختلاف عصرنا عن عصور أئمة الاجتهاد ؟ بل كيف يكون مدى هذا الاختلاف عن عصور المتأخرين من الفقهاء مثل ابن عابدين الحنفي (ت ١٢٥٢ه) أو الصاوى المالكي (ت ١٢٥١ه) أو الصاوى المالكي (ت ١٢٥١ه) . برغم قرب عصرهم من عصرنا : بحيث لو بعث أحدهم اليوم ورأى عالمنا وما جد فيه ، لقال : هذا عالم جن أو شياطين ! .

وهل صنع الشياطينُ لسليمان – عليه السلام – المسخرون له ، من عجائب الصناعات ما صنع إنس اليوم من عجائب وصل بها الإنسان إلى القمر ؟! .

#### مجالان جديدان للاجتهاد :

وأذكر هنا مجالين من المجالات التي حدث فيها تغير ضخم، قلب ما كان مألولهاً ومقرراً من قبل ظهراً على عقب، وأصبحنا في أشد الحاجة إلى الاجتياد .

#### ١ – مجال التعامل المالي والاقتصادى :

المجال الأول : المجال الاقتصادي والمالي

فلا شك أن عصرنا هذا قد حفل بأشكال وأعمال ومؤسسات جديدة في ميدان الاقتصاد والمال لم يكن لأسلافنا - بل لأقرب العصور إلينا - عهد بها وذلك كالشركات الحديثة بصورها المتعددة كشركات المساهمة والتوصية وغيرها ، وفي مجالاتها المختلفة كالتأمين بأنواعه المتعددة : تأمين على الحياة وتأمين على المتلكات ... الح .

والبنوك بأبوعها المختلفة من عقارى وصناعى وربر عن وتجارى واستنارى الخ وأعمالها الكثيرة من حساب جار وودائع وفروض وبحويل وصرف وفتح اعتادات وإصدار خطابات صمال ، و خصم كمبيالات ) وعير دلك مما قد يحل أو يحرم من معاملات البنوك

إن كثيرًا من هذه المعاملات جديد مائة في المائة ، وبعضها شبيه بمعاملات قديمة ، أو قريب منها ، وبعضها مركب من قديم وجديد .

ترى ما الحكم فى هذه المعاملات والمؤسسات؟ ربما يسارع بعض أهل العلم إلى أسهل الطرق وهو الرفض والتحريم والتشديد وفى هذا ما فيه من تعسير على المسلمين وتنفير من الدين . وقد قال الإمام سفيان الثورى بحق إنما الفقه الرخصة من ثقة ، أما التشديد فيحسنه كل أحد ! .

وقد يحاول آخرون فتح الباب على مصراعيه لكل جديد ، وكل ما هو واقع مباح بدعوى المصلحة حينا ، وبدعوى الضرورة حينا ، وبتخريجات واهية متكلفة حينا آخر .

وفقة ثالثة تحرص على أن تبحث لكل معاملة جديدة عن نظير قديم تضمنته الكتب والمصنفات ، لتخرج على وفقه ، وتكيف على أساسه ، وإلا فهى معاملة مرفوضة .

وأولى من هذا كله أن تخضع هذه الأعمال والمؤسسات الجديدة للبحث الجاد والدراسة المتأنية ، وأن يستفرغ أهل الفقه وسعهم لاستنباط الحكم اللائق بها في ضوء الأدلة الشرعية ، سواء كان الحكم بالإباحة أم التحريم ، فهذا مجال الاجتهاد ، وهنا عمل المجتهد حقاً .

ومثل ذلك ( النقود الورقية ) التي أصبحت عماد التعامل في هذا العصر ، ما حكمها ؟ ألها حكم النقود المعدنية ، التي جاءت بها النصوص الشرعية من الذهب والفضة ، في كل شيء : في وجوب الزكاة وحرمة الربا ، وقضاء الديون ، وغيرها ؟ .

أم النقود الشرعية هي الذهب والفضة فقط ، وما عدا ذلك فليس بنقد كما يذهب إليه بعض ظاهرية عصرنا ، وبهذا لا يوجبون فيها الزكاة ، ولا يجرى فيها الربا ؟؟ .

أم لها حكم الذهب والفضة في وجوب الزكاة فقط؟ أم فيه وفي الربا؟ وليس في قضاء الديون؟. وما الحكم فى العملات التى تدهورت قيمتها أو تتدهور باستمرار إلى حد مذهل ؟ وما حكم من كان عليه دين قديم من هذه العملات ويريد أن يوفيه اليوم بعد هبوط القدرة الشرائية هبوطا غير عادى ؟ كما فى الليرة التركية مثلا ؟ .

وما الحكم فى الذهب اليوم ؟ ألا زال نقدا وعملة ومعيارا وثمنا للأشياء كما كان فى الماضى ؟ يقوّم به غيره ، ولا يقوّم هو بغيره ؟ وهل له قوة الإبراء كما كان؟ أم أصبح هو سلعة تباع وتشترى ، وترتفع وتنخفض ، وتقوم بغيرها من الأشياء ؟ .

وهل الذهب المصنوع المشغول كذهب السبائك ونحوها في الحكم ؟ أم لكل منها حكمه الخاص ؟ الح هذه الأسئلة المتشعبة .

وكم عقدت في عصرنا حلقات وندوات ، وأقيمت مؤتمرات ، ونظمت أسابيع ، لدراسة بعض الموضوعات المالية والاقتصادية ، مثل : التأمين أو البنوك أو الزكاة في الأموال المعاصرة ؟ واتفقت في بعض الأمور ، واختلفت في بعضها الآخر . وحسمت القول في بعض القضايا ، وظلت قضايا كثيرة مرجأة للبحث ، تنتظر رأى المجتهد فردا كان أو جماعة .

موضوع كالتأمين نوقش فى أسبوع الفقه الإسلامى بدمشق ، وفى مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر ، وفى ندوة التشريع الإسلامي فى ليبيا ، وفى المؤتمر العالمي الأول للاقتصاد الإسلامي فى مكة المكرمة .. وفى غيرها من المؤتمرات والندوات .

وألف فيه عدد من الأساتذة الأفاضل، أذكر منهم: الأستاذ مصطفى الزرقا، والشيخ على الحفيف رحمه الله، والشيخ عبد الله بن زيد المحمود، والدكتور حسين حامد حسان، والدكتور محمد الدسوق ... وغيرهم.

وكتبت فيه عدا ذلك مقالات وبحوث متنوعة ، ولم ينته الرأى فيه بعد ... فهذا هو المجال الأول للاجتهاد في عصرنا : مجال المعاملات المالية المعاصرة .

# ٢ – المجال العلمي والطبي :

الجالُ الثاني : عجال الطب الحديث

فمما لا ريب فيه أن العلم الحديث بما قدمه من اكتشافات هائلة وتكنولوجيا متقدمة ، وما وضع في يد الإنسان من إمكانات تشبه الخوارق في العصور الماضية وخصوصا فى المجال الطبى ، قد أثار مشكلات كثيرة تبحث عن حل شرعى وتساؤلات شتى تتطلب الجواب من الفقه الإسلامى وتقتضى من المجتهد المعاصر أن يبذل جهده ويستفرغ وسعه فى استنباط الحكم المناسب لها .

وعندى من هذا النوع أسئلة كثيرة منها مجموعة صيغت من قبل منظمة الطب الإسلامى فى جامعة الملك الإسلامى فى جامعة الملك عبد العزيز بجدة ، وتشمل حوال سبعة عشر موضوعا .

وأنا أذكر منها هنا موضوعاً واحداً مُهِمًا، لنرى مقدار حاجتنا إلى الاجتهاد ، لنجيب عن هذه الأسئلة وأمثالها وما أكثرها . وهو ما يتعلق بزرع الأعضاء .

### زرع الأعضاء وحاجتنا إلى الاجتهاد فيه :

تعتبر زراعة الأعضاء من الحقول التي يتطور فيها الطب سريعا ، وهذا يتضمن زراعة العضو كله أو أجزاء منه ، أو زراعة أنسجة من الحيوانات ، أو مخلوقات أخرى ومن ثم زرعها في جسم المريض .

وفيما يتعلق بالحيوانات ، فقد انتزعت صمامات القلب من الخنازير والعجول ، والجلد والكبد من الخنازير كذلك .

أما فيما يتعلق بالبشر ، فإن الأحياء منهم يمكن أن يعطوا بعض الأعضاء مثل كلية واحدة ، أو الجلد أو الدم دون أن يؤذوا أنفسهم ويمكن نزع بعض الأعضاء من الأموات مثل القرنية ، الجلد ، القلب ، الكليتين ، العظام ، صمامات القلب والقرنيات .

ويمكن أن يكون الغرض من زرع الأعضاء هو إنقاذ حياة ، أو تحسين نوعية الحياة ، مثل شفاء أنسجة العظام الصلبة ، أو تمكين الإنسان من النظر ، أو أن يتمكن من الأكل والشرب بشكل أفضل بواسطة زرع الكلية .

#### وهنا تثور الأسئلة التالية :

- ١ هل يجوز زرع أعضاء الحيوان أو أجزاء منها ف الإنسان لإنقاذ الحياة أو تحسين نوعيتها ، حتى ولو كان الحيوان خنزيرا ، أو جلد خنزير أو كبد خنزير ، أو صمامات قلب خنزير ؟ .
- ٢ هل يجوز للمسلم الموافقة على نزع أعضاء من جسمه وهو حي لاستعمالها في الزراعة

لمصلحة طفلة أو أحد أبويه أو إخوته ؟ .

- حل يجوز للمسلم أن يوافق على نزع أعضاء من جسمه بعد موته لتستعمل في الزراعة ليستفيد منها أي إنسان ؟ .
- على يجوز للمسلمين أن يتبرعوا بأجسامهم بعد الموت لاستعمالها في التشريخ لتعليم
   الآخرين وبهذا يفيدون الإنسانية ؟ .
- ٥ -- متى يجوز الإعلان عن وفاة الإنسان؟ فهذا سؤال مهم فى الطب لأنه فى حالة العضاء مثل القلب والكلية فإنه يمكن أن يكونا نافعين فى حالة استقبالهما كمية كافية من الدم (ارتواء) ولهذا السبب فإن مفهوم (موت الدماغ) قد تطور ويستطيع الطبيب بواسطته أن يحكم فيما إذا كان المريض قد أصيب بجرح حاد فى بعض الأجزاء الحيوية من دماغه ، أى إذا توقفت الآلة التى تحافظ على حياته ، في بعض الأجزاء الحيوية من دماغه ، أى إذا توقفت الآلة التى تحافظ على حياته ، فإن المريض سيموت حتماً . والأعضاء تنزع من شخص كهذا وهو ما يزال حيا بواسطة الآلة ، ولا توقف الآلة أو الجهاز إلا بعد نزع الأعضاء المطلوبة .
- ٩ هل يجوز زرع أعضاء من غير المسلمين المسلمين ؟ وهل يجوز نقل الدم من غير
   المسلمين للمسلمين ؟ .

هذا نموذج لموضوع واحد من الموضوعات الكثيرة التي يئيرها الطب الحديث ، وتحتاج إلى اجتهاد جديد من فقهاء الإسلام .

ومنذ سنتين عقدت المنظمة الإسلامية للعلوم الطبية بدولة الكويت الشقيقة ندوة جمعت بين رجال الفقه ورجال الطب حول الإسلام والإنجاب اكان لى شرف المشاركة فيها ، وقد أثيرت فيها مسائل مهمة مثل ( بنوك الحليب ) والإجهاض بناء على تشوه في الجنين ، والرحم الظئر ، وغيرها في الجنين ، والرحم الظئر ، وغيرها وأصدرت المنظمة الإسلامية بحوث هذه الندوة ومناقشاتها في مجلد مطبوع .

وفى هذا الشهر (يناير ١٩٨٥) تعقد ندوة أخرى بين الفقهاء والأطباء حول بداية الحياة البشرية ونهايتها . وهو موضوع يترتب على تحديده كثير من الأحكام . أتكون بداية الحياة منذ التقاء الحيوان المنوى بالبويضة وتلقيحها ، أى منذ بدء الحمل وهي الحياة الخلوية ، المعروفة ؟ أم لا تبدأ الحياة إلا بما سماه الحديث ، النفخ في الروح ، وذلك بعد مائة وعشرين يوما ؟ .

ثم يأتى السؤال لآخر جمادًا تنتهى الحياة ، ويتحقق لموت ؟ أبموت القلب وتوقفه عن النبض أم بموت جذع الدماغ ؟ .

إن لتحديد هذا وذاك آثارا مهمة تترتب عليها أحكام ذات خطر . ولابد للفقه المعاصر أن يقول رأيه في ضوء الأدلة الشرعية .

# موقف الاجتهاد المعاصر من التراث الفقهي :

على أن الاجتهاد لا ينحصر فى دائرة المسائل الجديدة ، بل له مهمة أخرى مع التراث الفقهى ، لإعادة النظر فيه على ضوء ظروف العصر وحاجات الناس ، لاختيار أرجح الآراء ، وأليقها بتحقيق مقاصد الشرع ومصالح الخلق ، بناء على قاعدة تغير الفتوى بتغير الرمان والمكان والإنسان .

فليس صحيحاً أن الأول لم يترك للآخر شيئا ، بل الصحيح ما قاله أهل التحقيق : كم ترك الأول للآخر ! بل كم فاق الأواخر الأوائل ! .

ولا تقتصر إعادة النظر هذه على أحكام ه الرأى ، أو ه النظر ، وهى التى أنتجها الاجتهاد فيما لا نص فيه . بناء على أعراف أو مصالح زمنية لم يعد لها الآن وجود أو تأثير ، بل يمكن أن يشمل بعض الأحكام التى أثبتها نصوص ظنية الثبوت كأحاديث الآحاد . أو ظنية الدلالة ، وأكثر نصوص القرآن والسنة كذلك . فقد يبدو للمجتهد اليوم فيها فهم لم يبد للسابقين ، وقد يظهر له رأى ظهر لبعض السلف أو الخلف ، ثم هجر ومات . لعدم الحاجة إليه حينذاك ، أو لأنه سبق زمنه ، أو لعدم شهرة قائله ، أو لمخالفته للمألوف الذى استقر عليه الأمر زمنا طويلا أو لقوة المعارضين له ، وتمكتهم اجتماعيا أو سياسيا ، أو لغير ذلك من الأسباب .

وينبغى أن يكول الاجتهاد في عصرنا اجتهاداً جماعياً في صورة مجمع علمي يضم الكفايات الفقهية العالية ، ويصدر أحكامه في شجاعة وحرية بعيدا عن كل المؤثرات والضغوط الاجتهاعية والسياسية ، ومع هذا لا غنى عن الاجتهاد الفردى ، فهو الذي ينير الطريق أمام الاجتهاد الجماعي ، بما يقدم من دراسات عميقة ، وبحوث أصيلة مخدومة ، بل إن عملية الاجتهاد في حد ذاتها عملية فردية قبل كل شيء .

إن الاجتهاد الذي ننشده وندعوا إليه - بقيوده وشروطه الشرعية - يمثل حاجة ، بل ضرورة لحباتنا الإسلامية ، وعلاج مشكلاتنا المعاصرة وإلا أصيبت حياتنا بالجمود والعفن، أو بحثت لأدوائها - فى الغالب - عن علاج من غير صيدلية الإسلام، فإن جمودنا ووقوفنا فى موضعنا، لا يوقف الأفلاك عن الحركة، ولا الأرض عن الدوران إ

# تيسير الاجتهاد لعلماء اليوم

إذا عرفنا أن الاجتهاد ضرورة إسلامية في هذا العصر ، وأنه من فروض الكفايات الهجمة على أمتنا ، فهل يتيسر لنا إذا أردناه ؟ وهل يسهل على العالم في عصرنا أن يحصل شروط الاجتهاد التاريخية المعروفة ؟ .

وأحب أن أذكر هنا: أن هذه الشروط التي اشترطها الأصوليون للمجتهد في استنباط الأحكام من أدلتها التفصيلية - ليس تحصيلها متعذرا ولا متعسرا، كما يوهم بعض الناس، الذين يريدون أن يضيقوا ما وسع الله ، ويغلقوا بابا فتحه رحمة بعباده ، وهو الاجتهاد .

وهذا ما نبه عليه المحققون من علماء العصر .

يقول العلامة السيد رشيد رضا رحمه الله في تفسير المنار بعد نقله بعض كلام الأصوليين عن شروط الاجتهاد :

و ليس تحصيل هذا الاجتهاد الذى ذكروه بالأمر العسير، ولا بالذى يحتاج فيه إلى اشتغال أشق من اشتغال الذين يحصلون درجات العلوم العالية عند علماء هذا العصر في الأمم الحية ، كالحقوق والطب والفلسفة ، ومع ذلك نرى جماهير علماء التقليد منعوه ، فلا تتوجه نفوس الطلاب إلى تحصيله و (١) .

وقال العلامة الحجوى الفاسى فى كتابه ؛ الفكر السامى فى تاريخ الفقه الإسلامى ، 
- بعد أن نقل عن ابن عبد السلام قوله : ومواد الاجتهاد فى زماننا أيسر منه فى زمن 
المتقدمين لو أراد الله الهداية . ومثله عن ابن عرفة ، كما نقله الأبى فى شرح مسلم - قال : 
واعلم أن الاجتهاد اليوم فى القرن الرابع عشر أيسر مما كان فى زمن الأبى وابن عرفة 
ومن قبلهما ، بسبب أهل الفضل الذين اعتنوا بالمطابع ، وطبعوا الكتب المعينة 
على الاجتهاد . وأن ظهور الطباعة نقل العلم من طور إلى طور ، وقد كان المتقدمون 
يعانون مشاق عظيمة فى كتب الكتب ، ويحتاجون لمادة مائية وزمن طويل . أما بعد ظهور

<sup>(</sup>١) تفسير المنار : جه من ٢٠٥ ط ثالثة

الطباعة عندنا في أواسط القرن الماضي ( الثالث عشر عجرى ) فقد تيسر ما كان عسيرا . إلا أنها وجدت الأمة في التأخر ، والفقه في الاضمحلال ، والهمم في جمود . فكأننا لم نستفد منها شيئا ! فإذا قسنا ما استفدناه منها ، ودرجة الرقى التي حصلت لفقهائنا ، بالنسبة لما حصل في زمن المأمون العباسي من النشاط العلمي بسبب ظهور الكاغد ( الورق ) . . حكمنا بأننا لم نتقدم خطوة تعتبر ، وتناسب ما تقدمه غيرنا من الأم . ورغما عن ذلك فقد وجدت كتب كانت أعز من بعض الأنوق ، وانتشرت ولا سيما كتب الحديث (١) .

وقال العلامة الأستاذ أحمد إبراهيم بك أستاذ الشريعة في كلية الحقوق في كتابه في « علم أصول الفقه » (١٠) :

« وليعلم أن بين أيدينا الآن كتوزا ثمينة من المصنفات القيمة فى التفسير وموسوعات السنة وشروح الحديث بما لم يكن ميسورا وجوده كله مجموعا عند سلفنا الصالح الذين كان يرحل أحدهم إلى البلاد النائية لطلب الحديث الواحد أو الحديثين . كذلك وضعت معاجم قيمة لغريب الكتاب ولغريب السنة ، وكتب جمعت آيات الأحكام ، وأخرى لأحاديث الأحكام مع تفسير وشرح بالاختصار تارة وبالتطويل أخرى ، حتى إنه ليستطيع أن يجلس أحدنا الآن على مكتبه وأمامه من كل ما أسلفنا نسخ متعددة من كل نوع منها . وبالجملة فالاجتهاد ميسور الآن لتكامل عدته تكاملا أكثر مما كان عليه الحال من قبل لمن شمله الله تعالى بهدايته وتوفيقه فجعل عمله خالصا لله ومحضه للنفع العام » .

وقال الأستاذ الأكبر الشيخ محمد مصطفى المراغى شيخ الأزهر الأسبق فى كتابه « بحوث فى التشريع الإسلامي » الذى كتبه ردا على المضيقين والمتشددين من علماء الأزهر ، الذين رفضوا أى اجتهاد فى قوانين الأحوال الشخصية :-

وليس مما يلاهم سمعة المعاهد الدينية فى مصر أن يقال عنها إن ما يدرس فيها من علوم اللغة والمنطق والكلام والأصول لا يكفى لفهم خطاب العرب ولا لمعرفة الأدلة وشروطها . وإذا صح هذا . فيالضيعة الأعمار والأموال التي تنفق في سبيلها ! .

ليس الاجتهاد ممكنا عقلا فقط، بل هو ممكن عادة . وطرقه أيسر مما كانت

<sup>(</sup>۱) الفكر السامي جـ ٢ ص ٣٩٤ - ١٩٤

<sup>(</sup>٢) علم أصول الفقه: ص ١٠٨ ضاءه الأنصار بالقاهرة

في الأزمنة الماضية أيام كان يرحل المحدث إلى قطر آخر لرواية حديث ، وأيام كان يرحل الرواة لرواية بيت من الشعر ، أو كلمة من كلم اللغة ، وقد توافرت مواد البحث في كل فرع من فروع العلوم : في التفسير والحديث والفقه ، واللغة والنحو ، والمنطق ، وجمع الحديث كله ، وميز صحيحه من فاسده ، وفرغ الناس من تدوين سير الرواة ، وأصبحت كتب هذه الفنون تضعها مكاتب الأفراد والحكومات في كل قطر من الأقطار الإسلامية ، وهذا لم يكن ميسوراً لأحد في العصور الأولى ، ومذاهب الفقهاء جميعهم مدونة ، وأدلتها معروفة .

والواقع أنه في أكثر المسائل التي عرضت للبحث ، وأفتى الفقهاء فيها ، لم يبق للمجتهد إلا اختيار رأى من آرائهم فيها ، أما الحوادث التي تجد فهى التي تجتاج إلى آراء عدئة ، وأن حفظ آيات الأحكام جميعها وأحاديث الأحكام جميعها وفهمها فهما صحيحا ، ومعرفة الناسخ والمنسوخ ، وحفظ مواقع الإجماع ، لا يحتاج إلى المجهود الذي يبذل لفهم مرامي كتاب من كتب الأزهر المعقدة .

إن الزمن لم يغير خلقة الإنسان ، والعقول لم تضمر ، والطبيعة باقية فى الإنسان كا كانت فى العصور الماضية ، وهاهم علماء الأمم يحدوهم الأمل إلى بلوغ أقصى ما يتصوره العقل البشرى ويصلون إليه يجدهم واجتهادهم ، وقد كان أسلافهم فى عماية وجهل ، وكان أسلافها فى نور العلم وضياء المدنية ، لم يقل أحد منهم بقصور العزائم ، ولا بتراخى الهمم عن البحث والتنقيب ، بل كلما مر عليهم الزمن كلما جلوا فى البحث والتنقيب ، وكثرت وسائط البحث والتنقيب .

وإنى مع احترامي لرأى القائلين باستحالة الاجتهاد ، أخالفهم في رأيهم ، وأقول : إن في علماء المعاهد الدينية (١) في مصر من توافرت فيهم شروط الاجتهاد ويحرم عليهم التقليد أ.هـ .

هذا ما قاله شيوخنا وشيوخ شيوخنا في القرن الرابع عشر ، ونستطيع أن نقول الآن في مطالع القرن الخامس عشر : إن كتب العلم ومصادره قد تيسرت للباحثين أكثر مما كانت في زمنهم وظهر كثير مما كان خافيا من كتب التراث ، وحقق كثير مما لم يكن

 <sup>(</sup>١) كلمة ، المعاهد الدينية ، في دلك الوقت كانت تعنى الأزهر كله بجميع مراحله .

محققا من كتب الحديث والتفسير والفقه المذهبي والفقه المقارن والأصول وغيرها. وظهرت أدوات مساعدة مثل أجهزة النسخ والتصوير وأهم منها الخازن أو المنظم أو الحافظ العجيب و الكمبيوتر و الذي يسعى أهل العلم اليوم إلى استخدامه في جمع السنة النبوية وتصنيفها.

فلا غرو أن يوجد في علماء العصر من يبلغ درجة الاجتهاد المطلق. ولا حرج على فضل الله تعالى ، وكم ترك الأول للآخر ، وقد يفضل اللاحق السابق . وقديما قال الشاعر :--

قل لمن لا يرى للمعاصر شيمًا ويرى للأوائل التقديما! إن هذا القديم كان حديثًا وسيغلو هذا الحديث قديمًا!

وق الحديث الذي رواه أحمد والترمذي وغيرهما عن النبي عَلِيْكُم : « مثل أمتى مثل المطر ، لا يدرى : أوله خير أم آخره » (١) .

ولقد أفرزت أمتنا في العصر الحديث عباقرة وأفذاذا في العلوم والآداب والفنون المختلفة ، فلماذا تعقم أن تبرز مثل هؤلاء النوابغ في مجال الفقه والاجتهاد الإسلامي ١١٢ .

ومن ذا الذى ينكر نبوغ محمد عبده ، ورشيد رضا ، وعبد الجيد سلم ، ومحمود شلتوت ، ومحمد الحضر حسين ، والطاهر بن عاشور ، وفرج السنهورى ، وأحمد إبراهيم وعبد الوهاب خلاف ومحمد أبو زهرة وعلى الحقيف . رحمهم الله جميعا . وفي المعاصرين الأحياء من لا يقل عنهم علما وفضلا ، ولكن المعاصرة حجاب كما قالوا .

وإذا قلنا بتجزؤ الاجتهاد كما هو رأى الأكثرين .. فالأمر أسهل وأسهل .

فهناك من العلماء من عكفوا على فقه الأسرة أو الأحوال الشخصية وتفرغوا له، وأتقنوه، ونفذوا إلى أعماق مسائله، فالاجتهاد في هذا الجال ميسور لهم بلا نزاع.

و آخرون تفرغوا لفقه المعاملات المالية أو الجانب الاقتصادى فى التشريع الإسلامى ، وعنوا بكل ما يتعلق به أو بجانب معين منه ، فهم أقدر على الاجتهاد فيه .

 <sup>(</sup>١) نسبه في الجامع الصغير إلى أحمد و الترمذي من حديث انس وإلى أحمد من حديث عمار ، وإلى أبي يعلى من حديث على ، وإلى الطبراني في الكبير من حديث ابن عمرو ، وقال ابن حجر في الفتح : هو حديث حسن له طرق ، برتفي بها إلى الصحة ( فيض القدير ؛ جـ ٥ ص ١٧٥ ) .

وغيرهم اهتم بالفقه الجنائي أو الإدارى أو الدستورى ، فهم مجتهدول فيما تخصصوا فيه .

وهذا مشروط - بالطبع - بوجود المؤهلات العلمية العامة التي تمكنهم من فهم ما تخصصوا فيه ، وإتقانه وهضمه . `

# الإجتها دالذي نربيده لعصرسنا

ترجيحي انتقائي وإبداعي إنشائي

الاجتهاد في عصرنا يمثل حاجة بل ضرورة للمجتمع المسلم ، الذي يريد أن يعيش بالإسلام ، وهنا قد يبدر سؤال :

هل يجوز لنا أن نجتهد؟ فقد يدور هذا في خلد بعض الناس، نتيجة لما شاع في بعض الأوقات من أن باب الاجتهاد قد أغلق وهي مقولة يكذبها المنقول والمعقول والتاريخ والواقع، ومن ذا الذي يملك إغلاق باب فتحه الله ورسوله؟.

وجواب السؤال بالإيجاب يقينا ، ولا يتصور فى منطق الإسلام أن يحتاج الناس . إلى شيء ثم يحرمه الله تعالى عليهم ، فإذا ثبتت الحاجة إلى الاجتهاد فجوازه لابد ثابت .

وأكثر من ذلك أن الاجتهاد اليوم ليس جائزا فحسب ، بل هو فرض كفاية على المسلمين ، مثل كل فروض الكفايات التي بها قوام أمر الدين والدنيا ، بحيث إذا توافر من يقوم بها ويسد ثغراتها بكفاية وجدارة ، سقط الإثم عن سائر الأمة ، وإلا أثمت الأمة كافة ، وأولو الأمر فيها خاصة ، لأنهم مسئولون عن تهيئة من يقوم بفروض الكفايات العامة .

ولقد ذهب الحنابلة ومن وافقهم إلى أنه لا يجور أن يخلو عصر من العصور من مجتهد يرجع الناس إليه فيما يلم بهم من نوازل ، فيفتيهم بحكم الشرع الذي يستنبطه من الأدلة التفصيلية .

وقد كتب الحافظ جلال الدين السيوطي (ت ٩١١هـ) رسالته القيمة التي يعبر عنوانها عن مضمونها و الرد على من أخلد إلى الأرض ، وجهل أن الاجتهاد في كل عصر فرض » .

ولهذا كان الأهم من السؤال عن جواز الاجتهاد لعصرنا هو السؤال عن نوع الاجتهاد الذي ننشده اليوم: أهو اجتهاد ترجيحي انتقائي أم هو اجتهاد إبداعي إنشائي ؟ .

الاجتهاد المطلوب نوعان : النَقَائي وإنشائي :

والاجتهاد المطلوب لعصرنا نوعان :

- اجتهاد نسميه 4 الاجتهاد الانتقال 4

واجتهاد نسمیه و الاجتهاد الإنشائی و .

## الاجتباد الانتقال :

ونعنى بالاجتهاد الانتقائى : اختيار أحد الآراء المنقولة فى تراثنا الفقهى العريض للفتوى أو القضاء به ، ترجيحا له على غيره من الآراء والأقوال الأخرى .

ولست مع الذين يقولون : إن أى رأى فقهى نقل إلينا عن أحد المجتهدين نقلا صحيحاً يجوز لنا أن نأخذ به دون بحث عن دليله ، وخصوصاً إذا كان منسوباً إلى أحد المذاهب المتبوعة .

فالواقع أن مثل هذا الأخذ تقليد محض، وليس: من الاجتهاد الذي ندعو إليه . في شيء ، لأنه مجرد أخذ قول غير المعصوم، بلا حجة .

إنما الذى ندعو إليه هنا : أن نوازن بين الأقوال بعضها وبعض ، ونراجع ما استندت إلىه من أدلة نصية أو اجتهادية ، لنختار في النهاية ما نراه أقوى حجة وأرجع دليلا ، وفق معايير الترجيح ، وهي كثيرة . ومنها : أن يكون القول أليق بأهل زماننا ، وأرفق بالناس ، وأقرب إلى يسر الشريعة ، وأولى بتحقيق مقاصد الشرع ، ومصالح الحلق ، ودرء المفاسد عنهم .

ومما لا يجهله دارس أن عندنا ثروة من الآراء والأقوال انختلفة فى أكثر مسائل الفقه ، فإن المجمع عليه قليل جدا بالنسبة للمختلف فيه ، بل كثير مما ادعى الإجماع عليه ، ثبت أن فيه خلافاً .

ولابد للفقيه المعاصر أن يختار من الآراء المذكورة رأياً يرجحه ، ولا يدع الناس في حيرة بين الرأى وضده ، حتى إنها أحيانا لتغطى كل احتالات القسمة العقلية .

وهذا واضبع في مثال قتل المكره، أعنى من قتل إنسانا تحت ضغط الإكراه الملجيء. فعلى من يكون القصاص ؟ .

قيل : القِصِاص على من باشر القتل وهو المكره ( بفتح الراء ) ؛ لأنه هو الذي باشر القتل .

وقيل : القصاص على من أكرهه ، لأن القاتل بمثابة آلة له .

وقيل: القصاص عليهما ، الأول بمباشرته ، والثاني بإكراهه .

وقيل: لا قصاص على أى منهما ، لأن جناية كل واحد منهما لم تتكامل الحلاف الفقهي ليس شرأ:

ولا يحسبن القارىء أن هذا الحلاف الفقهى شر أو خطر، كلا. فهو دليل على مرونة شريعتنا، وخصوبة مصادرنا، وثراء فقهنا، وتسامح أثمتنا، فقد تعايشت هذه الأقوال والآراء جنبا إلى جنب، في عصور الاجتهاد، برغم اختلاف منازعها، وتعدد مشاربها، ولم يكن بينها إلا التعاون والاحترام المتبادل، وأقصى ما قاله مجتهد عن نفسه: رأبي صواب يحتمل الخطأ، ورأى غيرى خطأ يحتمل الصواب.

بل كان هناك من يرى أن رأى كل مجتهد صواب ، وأن حكم الله في المسألة هو ما انتهى إليه المجتهد في اجتهاده . وهؤلاء هم الذين يسمون « المصوّبة » .

بل رأينا فى داخل المذهب الواحد خلافا ، يقل ويكثر ، ويضيق ويتسع ، بسبب تعدد الروايات عن إمام المذهب ، وأقوال أصحابه ، واختيارات من بعدهم ، حتى مذهب الإمام أحمد الذى يظن أنه يقوم على الأثر ، قد ملأ الخلاف المذهبي فيه صحائف اثنى عشر مجلدا ، وذلك فى كتاب ، الإنصاف فى الراجح من الخلاف ، على مذهب الإمام المبجل ، أحمد بن حنبل ، .

إنما الذى نريده هنا أن ننتقى من هذه التركة الغنية ما نراه أوفق بمجتمعاتنا وعصرنا ، بعد البحث والموازنة والتمحيص .

وقد رأينا صاحبى أبى حنيفة : أبا يوسف ومحمدا يخالفانه فى بعض القضايا لتغير زمانه، ويقول فى ذلك علماء المذهب : هذا اختلاف عصر وزمان وليس اختلاف حجة وبرهان .

### سعة دائرة الترجيح والانتقاء :

وفى دائرة هذا الانتقاء يجوز لنا أن نرجح رأيا من داخل المذاهب الأربعة . ربما كان هو الرأى المفتى به فى عصر معين ، هو الرأى المفتى به فى المذهب ، وربما كان غير المفتى به . لأن المفتى به فى عصر معين ، وفى بيئة معينة ، قد يصبح غير صالح للإفتاء به إذا تغير العصر ، أو تغيرت البيئة ، أو تغيرت الظروف ، وهو ما عبر عنه علماؤنا بتغير الفتوى بتغير الزمان والمحان والحال والعرف .

ومن أجل هذا اختلفت التصحيحات والترجيحات داخل المذهب الواحد من عصر إلى عصر ، فكم من قول في مذهب كان مهجورا ، جاء من أبرزه وشهره ، وكم من قول كان مرجوحاً ، ثم جدت وقائع وأحوال ، جعلت بعض العلماء يوجحه ويقويه ، حتى . أصبح هو المعتمد والمفتى به ، والأمثلة على ذلك كثيرة داخل المذاهب الأربعة .

وقد تأخذ في مسألة بمذهب مالك ، وفي أخرى بمذهب أبي حنيفة وفي ثالثة بمذهب الشافعي وفي رابعة بمذهب أحمد .

كا إذا أخذنا في مصارف الزكاة مثلا بمذهب مالك في بقاء سهم ( المؤلفة قلوبهم ) وبمذهب أبي حنيفة في جواز نقل الزكاة لذى رحم عرم ، أو لمن هو أشد حاجة ، وبمذهب الشافعي في إعطاء الفقير والمسكين ما يكفيه طول عمره ، ولا يحوجه إلى الزكاة مرة أخرى .

وبمذهب أحمد في صرف الزكاة في شراء السلاح والكراع ونحوها باعتبارها و في سبيل الله ، دون قصرها على الغزاة المتطوعين (١) .

وقد تأخذ فى جزء من المسألة بمذهب أحدهم ، وفى جزء آخر بمذهب غيره ، وليس هذا تلقيقا كما ذهب إليه المتأخرون ، ومنعوه فى بعض الصور . لأن التلفيق المقصود يعنى ترقيع بعض الأقوال ببعض بغير دليل ، إلا التقليد المحض ، واتباع ما يشتبى لا ما يصح ويترجيح .. بخلاف ما ندعو إليه هنا ، فإنه اتباع للدليل حيث كان ، سواء وافق هذا المذهب أم لم يوافق ، وإنما تذكر الموافقة من باب الاستئناس والتقوية .

وهذا ما ترجع للعلماء الناظرين في المعاملة التي تجريبا و المصارف الإسلامية ، والتي أطلق عليه ، يناء على أن الأصل في أطلق عليه ، يناء على أن الأصل في المعاملات الإذن والإباحة ، وأن الأصل في البيوع الحل ﴿ وَأَخَلَ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرّبَا ﴾ ووافقوا في هذا مذهب الشافعي الذي نص عليه في الأم .

ولكنهم خالفوا الشافعي هنا ، حيث رأى أن الآمر بالشراء أو الواعد به ، مخير بعد شراء المأمور السلعة بالفعل : إن شاء أمضى البيع المتواعد عليه . وإن شاء تركه .

والذى رآه هؤلاء – ورأيته معهم – أن وعده بالشراء بعد طلب السلعة ملزم له ، بناء على وجوب الوفاء بالوعد ديانة ، كما تدل عيه ظواهر النصوص من القرآن والسنة ، وكما ذهب إليه عدد من علماء السلف والخلف ، وأن كل ما هو واجب ديانة يجوز الإلزام

<sup>(</sup>١) راجع في هذه الترجيحات كتابنا ، فقه الزكاة ،

به قضاء .. وبعضهم كان قاضيا يلزم بالوعد ، وقد كنبت في ذلك دراسة ضافية (٢) .

وفى دائرة الانتقاء يجوز لنا الخروج على المذاهب الأربعة ، لاختيار رأى قال به أحد فقهاء الصحابة أو التابعين ، أو من بعدهم من أئمة السلف .

ومن الخطأ الظن بأن رأى أمثال عمر وعلى وعائشة وابن مسعود وابن عباس وابن عمال وابن عباس وابن عمال الله المسيب وابن عمر وزيد بن ثابت ومعاذ وغيرهم من علماء الصحابة ، أو رأى مثل ابن المسيب والفقهاء السبعة وابن جبير ، وطاوس وعطاء والحسن وابن سيرين والزهرى والنخعى أو مثل الليث بن سعد والأوزاعى والثورى والطبرى وغيرهم دون رأى الأثمة المتبوعين .

ولهذا لم أجد حرجاً أن آخذ في قضية الرضاع برأى الليث بن سعد وداود بن على ، وأصحابه من الظاهرية ومنهم ابن حزم ، وهو إحدى الروايتين عن الإمام أحمد : في اعتبار الرضاع ما كان عن طريق التقام الثلثي وامتصاص اللبن منه ، دون الوجور – الصب في الحلق – أو السعوط – الصب في الأذن – ونحوهما ، لأن هذا ما تدل عليه كلمة والرضاع وو الرضاعة وو الإرضاع و ، التي رتب عليها التحريم في القرآن والسنة . وهو ما وقف عنده ابن حزم ووضحه بكل قوة ، وعلى أساسه أجزت و بنوك الحليب و إذا دعت إليها الحاجة ، واقتضتها المصلحة ، بالإضافة إلى عنصر الشك فيمن أرضعت ، وكم أرضعت ، وكم أرضعت ، واختلاط لبنها بلبن غيرها . . مما يضعف في النهاية القول بالتحريم . كا نصت عليه كتب المذهب الحنفي .

وقد ذهب العلامة الشيخ عبد الله بن زيد المحمود فى رسالته ﴿ يسر الإسلام ﴾ إلى جواز الرمى قبل الزوال فى الحج ، موافقا فى ذلك رأى فقيهين من فقهاء التابعين هما عطاء وطاوس ، ومستندا إلى عدد من الحجج والاعتبارات الشرعية القوية منها :-

- ١ الحاجة التي تبلغ مبلغ الضرورة في بعض الأعوام حينا يشتد الزحام حتى يهلك الناس تحت الأقدام ، كما في الموسم الفائت ( ١٤٠٣ هـ ) حيث بلغ عدد الحجاج نحو ثلاثة ملايين .
- ٢ اليسر الذي قامت عليه الشريعة بصفة عامة ، وفي الحج بصفة خاصة ، حتى أن

<sup>(</sup>٢) مشرعها ( دار القلم ) بالكويت تحت عنوان ( بيع المرابحة للأمر بالشراء ، كما تجربه المصارف الإسلامية )

النبي عَلِيْكُ ، ما سئل عن أمر قدم ولا أخر من أفعال الحج إلا قال ؛ افعل ولا حرج ؛ .

٣ - أن الرمى من الأمور التي تحدث بعد التحلل النهائي من الإحرام بالحج .

٤ – أن أبا حنيفة : أجاز الرمي قبل الزوال في يوم النفر ، لحاجة المسافر إلى التبكير .

ه - أن الحنابلة أجازوا للحاج أن يؤخر الرمى كله إلى اليوم الأخير .

٣ – أنهم أجازوا تأخير الرمى إلى الليل .

ان القصد من الرمى هو الذكر - كما في الحديث ، إنما جعل رمى الجمار ، والسعى بين الصفا والمروة ، لإقامة ذكر الله تعالى ، رواه الترمذي وقال : حسن صحيح .
 وقال تعالى : ﴿ وَاذْكُرُوا اللّه فِي أَيّامٍ مُغذُودَاتٍ ﴾ وأجمعوا على أنها أيام التشريق الثلاثة من الحادى عشر إلى الثالث عشر من ذي الحجة .

وذكر الله في هذه الأيام هو التكبير في أدبار الصلوات ، والدعاء والتكبير عند رمى الجمار ، ولهذا كان النبي عليه يخص هذا المقام بتطويل الوقوف للذكر والدعاء والابتهال ، كما رواه عنه ابن عمر وهو في صحيح البخاري .

- أنه لم يأت نص بالنهى عن الرمى قبل الزوال ، وكل ما ورد أن النبى عَلَيْكُ رمى بعد الزوال . ومجرد فعله عَلَيْكُ لا يدل على أكثر من المشروعية أو الاستحباب . أما الوجوب فلابد له من دليل آخر . وقوله عَلَيْكُ : « خذوا عنى مناسككم ، لا يدل على أن كل أفعال الحبح المأخوذة عنه واجبة ، كا أن قوله : « صلوا كما وأيتمونى أصلى » لا يدل على أن كل أفعال الصلاة المروية عنه واجبة ففيها الركن والواجب والمستحب .

ومن العجائب – والعجائب جمة – أن الناس يلقون مصارعهم ، وتدوسهم أقدام المتزاحمين على الرمى بعد الزوال – ولا تبالى هذه الأمواج البشرية بما تزهق من أرواح مؤمنة .. ومع هذا لا يزال أكثر علمائنا متشبثين بفرضية الرمى بعد الزوال ، وليمت من يموت ! .

## عوامل عصرية مؤثرة في الانتقاء :

ولا ريب أن هناك عوامل جدت في عصرنا ، ينبغي أن يكون لها تأثيرها القوى في الانتقاء والترجيح بين الآراء المنقولة في تراثنا .

من هذه العوامل المؤثرة :

### ١ – التغيرات الاجتاعية والسياسية المحلية والعالمية :

فمما لا ينازع فيه أحد أن عصرنا قد حدثت فيه تغيرات ضخمة فى الحياة الاجتماعية والاقتصادية والسياسية والثقافية ، وهذه تفرض على الفقيه أن يعرض عن بعض الأقوال القديمة التي لم يكن لها القديمة التي لم يكن لها الأرجحية من قبل ، بل لعلها كانت مرجوحة أو مهجورة .

ولا بأس أن نذكر لذلك بعض الأمثلة .

ذكر معظم الفقهاء في العصور المتأخرة أن المرأة تصلى في بيتها ولا تخرج إلى المسجد، وبخاصة الشابة، وعلى أبيها أو زوجها أن يعلمها أمور دينها.

فهذا إن قيل به فى العصور الماضية يوم كانت المرأة حبيسة بيتها ، لا يجوز أن يقال به اليوم ، بعد أن خرجت المرأة إلى المدرسة والجامعة والسوق والمنتزه والعمل وأصبح المكان الوحيد المحرم عليها هو المسجد! وغدونا نرى كل نساء العالم يذهبن إلى معابدهن: النصرانية تذهب إلى الكنيسة ، واليهودية إلى البيعة ، والوثنية إلى المعبد. والمسلمة هي الوحيدة المحرومة من المشاركة في العبادة في مساجد الإسلام .

على أن المسجد ليس دارا للعبادة فحسب ، بل هو جامع للعبادة ، وجامعة للعلم ومنتدى للتعارف ، ومركز للنشاط ، يلتقى فيه أبناء البلد أو الحي ، فيتفقهون ، ويتأدبون ويتعارفون ويتآلفون ويتعاونون ، وهذا يشمل المؤمنين والمؤمنات . ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ ، وهذا يشمل المؤمنين والمؤمنات . ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ ، وهذا يشمل المؤمنين والمؤمنات . ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ مُعْضَهُمْ أُولِيَاءُ بَعْضٍ ﴿ [ التوبة : ٧١ ] .

وإذا كان الفقهاء السابقون قد وكلوا إلى الأب أو الزوج تعليم المرأة وتفقيهها في دينها ، فالواقع يقول : أن الآباء والأزواج لم يقوموا بمهمتهم ، لأنهم أنفسهم كانوا ولا زالوا في حاجة إلى من يفقههم ، وفاقد الشيء لا يعطيه .

هذا مع أن الحديث الصحيح يقول: « لا تمتعوا إماء الله مساجد الله ، وكان النساء ، في عصر النبوة يذهبن إلى المسجد، ويحضرن الجماعة، ولا زال ، باب النساء، في المسجد النبوي معروفا إلى اليوم .

ومن ذلك ما ذهب إليه الشافعية ، والمالكية ، ومعظم الحنابلة : أن من حق الأب أن يجبر ابنته البكر البالغة الرشيدة على الزواج بمن يريد ، وإن لم يستأذنها بل يزوجها وإن كانت كارهة رافضة ، بناء على أن الأب أعلم بمصلحتها ، وغير منهم فى أمرها . وربما يقبل هذا فى زمن لم تكن تعرف الفتاة ، عمن يتقدم لخطبتها شيئا إلا عن طريق وليها وأهلها .

ولكن الظروف الاجتماعية الحديثة التي هيأت للمرأة أن تتعلم وتتثقف وتعمل . وتطلع على الكثير من شئون الحياة والمجتمع والعالم ، تجعل الفقيه المعاصر يختار في هذه القضية مذهب أبي حنيفة ، وأصحابه ومن وافقهم من الأئمة ، الذي جعل الأمر إلى الفتاة ، واشترط رضاها وإذنها . وهو ما دلت عليه الأحاديث الصحيحة : • إن البكر تستأذن وإذنها صماتها ، كا في الصحيحين . • والبكر يستأذنها أبوها ، كا في صحيح مسلم ، وفي سنن النسائي وغيره : أن أبًا زوج ابنته من ابن أخيه وهي له كارهة ، فشكت ذلك إلى النبي عالم الأمر إليها . فلما تقرر لها هذا الحق قالت : يا رسول الله قد أجزت ما صنع أبي ، ولكن أردت أن يعلم الآباء أن ليس لهم من الأمر شيء أ .

ومن التغيرات المعاصرة المهمة: التغير في المجال الاقتصادي ، ولا سيما ما كان في صالح الفئات الضعيفة والمسحوقة في المجتمع .

وهذا ما يوجه الفقه الاقتصادى إلى ترجيح الأقوال التى تشد أزر هؤلاء ، وتقلل الغوارق بين الطبقات ، فتحد من طغيان الأغنياء ، وترفع من مستوى الفقراء .

ومن هنا رجح الفقه المعاصر هذه الأقوال :

قول ألى يوسف: « كل ما يضر بالناس حبسه فهو احتكار ، سواء كان قوتاً أم غيره » .

قول الشافعي : 4 إن الفقير يعطى من الزكاة ما يغنيه طول عمره ، ولا يحوجه إلى أخذها مرة أخرى ، مادام في حصيلة الزكاة متسع لذلك ؛ . وهو ما جاء عن عمر رضى الله عنه في قوله : 4 إذا أعطيتم فأغنوا ؛ .

قول ابن تيمية وغيره : ٩ إن التسعير جائز بل واجب إذا تلاعب التنجار بالأسعار واحتكروا السلع ، لرفع الضرر عن الناس ، وإلزام التجار بالعدل الذي ألزمهم الله به ، .

بل جواز تدخل الدولة حماية لأى طرف ضعيف – وبخاصة الجمهور – في مقابلة الطرف القوى . سواء كان القوى المحتكر ، يتمثل في المنتج أو الناجر أو العامل ، ويكون ذلك بتحديد ثمن المثل ، وأجر المثل . كما بين ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية في رسالة الحسمة .

قول ابن حزم: ٩ وفرض على الأغنياء من أهل كل بلد أن يقوموا بفقرائهم، ويجبرهم السلطان على ذلك ، إن لم تقم الزكوات بهم ، ولا فيء سائر أموال المسلمين بهم، فيقام لهم بما يأكلون من القوت الذي لابد منه ، ومن اللباس للشتاء والصيف بمثل ذلك وبمسكن يكنهم من المطر والصيف والشمس وعيون المارة .

وفى المجال السياسي عرف الناس في عصرنا تنظيم حق الشعوب في اختيار حكامها ومحاسبتهم وتقييد سلطتهم، وعزلهم إذا خانوا دستور البلاد .

ومثل هذا المناخ الفكرى يجعل القول بأن الشورى معلمة لا ملزمة ، لم يعد قولا مقبولا في هذا العصر . وغدا القول المنصور اليوم في نظر الفقه العصرى : إن الشورى ملزمة . ولا يجوز للمحاكم المسلم أن يستشير أهل الحل والعقد ثم يضرب بآرائهم - أو بآراء أغلبيتهم - عرض الحائط ، وينفذ ما يراه هو ؛ وأى قيمة للشورى حينفذ إذا كان رأى الحاكم هو الذى يمضى ؟ وماذا يحل أو يعقد أهل الحل والعقد إذا كانوا يشاؤرون ويخالفون ؟ .

وف المجال الدولى نرى العالم قد تقارب حتى غدا كأنه مدينة واحدة ، بل قال بعض فلاسفة العصر : العالم قريتنا الكبرى ! .

وقد ربطت جملة من المواثيق والمعاهدات الدولية السياسية والثقافية والاقتصادية بين دول العالم بعضها وبعض ، وأصبح الجميع أعضاء في هيئة الأمم المتحدة، وما يتفرّع عنها من مؤسسات .

وهذا كله يوجب على الفقيه المعاصر أن ينظر فى الفقه الموروث حول العلاقات الدولية ، وعلاقة دار الإسلام بدار الكفر : هل الأصل هو السلم أو الحرب ؟ وهل يقاتل

الكفار لكفرهم ام لعدوانهم ؟ وما وضع غير المسلمين في المجتمع الإسلامي وما وضع المسلمين في مجتمع غير إسلامي ؟ .

كل هذه وغيرها لا يكفى أن يلتزم فيها مذهب واحد ، بل لابد من النظر في جميع المذاهب والأقوال لنأخذ منها ما هو أرجح في نظرنا اليوم ، وأليق بتحقيق مصالح المسلمين ، ودرء الخطر عنهم ، ودفع الشبهات والمفتريات عن دينهم .

# ٧ - معارف العصر وعلومه :

ومن العوامل المؤثرة فى ترجيح رأى على آخر فى عصرنا ، ما توافر لدينا اليوم من علوم ومعارف لم تكن لدى أسلافنا من فقهاء الأمة ، وخصوصا فى مجال العلوم الطبيعية والكونية التى يعرف التلميذ فى المرحلة الابتدائية منها مالم يكن يعرفه أكبر الفلاسفة فى العصور الماضية .

فهذه المعارف الجديدة قد صححت للمعاصرين كثيرا من المعلومات القديمة في الطبيعة أو الفلك والكيمياء والأحياء والطب والتشريح ووظائف الأعضاء وغيرها كما أنها أعطت الإنسان أدوات للمعرفة الصحيحة ، ومقاييس لاختيارها ، لم تكن معروفة من قبل .

وهذه المعارف التي تتسع وتنمو يوما بعد يوم ، بل ساعة بعد ساعة ، تمنح الفقيه المعاصر قدرة على أن يحكم على بعض الأقوال الفقهية الموروثة بالضعف وعلى أخر بالصحة والرجحان .

لناً عند مثلاً لذلك مذهب من قال : أن الحمر هي ما اتخذ من العنب فقط خلافا ، لمن قال : كل مسكر خمر .

فالعلم الحديث يثبت أن المادة الفعالة في الإسكار هي ، الكحول ، وهو موجود فيما يتخذ من البلح أو التفاح أو الشعير أو البصل أو غمها ...

وبهذا يتفق العلم اليوم مع الحديث الصحيح « كل مسكر خمر ، وكل مسكر حوام » .

ومثل آخر : هو ما ذكره الفقهاء في أقصى مدة يمكنها الحمل في بطن الأم ،

من سنتين عند الحنفية ، بناء على ما روى فى ذلك عن عائشة رضى الله عنها ، وهو رأى عند الحنابلة ، إلى خمس عند المالكية بل روى عندهم : سبع سنوات ! اعتادا على أقوال مروية عن بعض النساء .

وعلم العصر القائم على الملاحظة والتجربة ، يرفض هذه الأقوال المبالغة التي لا تؤيدها المشاهدة والاستقراء . والحق أنها لم يقم عليها دليل من كتاب أو سنة حتى رفضها كلها رجل مثل ابن حزم الظاهرى ، واكتفى بالرجوع إلى عادة الناس المتكررة في ذلك ، ورأى أن مدة الحمل تسعة أشهر ، وذهب غيره ( محمد بن عبد الله بن عبد الحكم ) إلى أن اقصى الحمل سنة قمرية ، وبه أخذت بعض قوانين الأحوال الشخصية المعاصرة .

ولو كان لهذه الأقوال المذكورة سند من الواقع المبنى على الاستقراء ما غاب ذلك عن أجهزة الرصد والإعلام ، التي تجرى وراء كل واقعة نادرة أو شاذة ولو كانت في أقصى أطراف الأرض ، ولطيرت أخبارها إلى أنحاء العالم ، كما رأينا ذلك فيمن تلد عدة تواثم ، حيث تتناقل وكالات الأنباء أخبارها ، وتثبتها في أرجاء المعمورة .

يقول العلامة الشيخ أبو زهرة في كتابه عن \$ الأحوال الشخصية ؛ :

والحق في هذه القضية أن هذه التقديرات لم تبن على النصوص ، بل على ادعاء الوقوع في هذه المدد ، وأن الاستقراء في عصرنا الحاضر لا يجد من الوقائع ما يؤيد التقدير بخمس ، ولا أربع ، ولا سنتين ، وإنما الوقائع تؤيد التقدير بتسعة أشهر ، وقد يوجب الاحتياط التقدير بسنة ، ورجع بعض الفقهاء المتقدمين ذلك فقد قال ابن رشد : وهذه المسألة الرجوع فيها إلى العادة والتجربة ، وقول ابن الحكم والظاهرية هو الأقرب المعتاد ؛ .

ولقد كان العمل بمقتضى مذهب أبى حنيفة ، وهو اعتبار أقصى مدة الحمل سنتين ، ولكن جاء القانون رقم ٢٥ لسنة ١٩٢٩ فعد أقصى مدة الحمل سنة شمسية ( ٣٦٥) بالنسبة لسماع دعوى النسب كما تقرر ذلك بالنسبة لنبوت الإرث للحمل وثبوت الوصية له .

وهذا قريب من مذهب الحَكَم ، وليس هو النص ، لأن السنة عند ذلك الفقيه المالكي هلالية ، ولأن الأساس عنده ألا يثبت النسب ، إن جاء الولد بعدها لا ألا تسمع الدعوى فقط .

ومن ذلك ما قاله جماعة من الفقهاء أن الولد يمكن أن ينسب إلى أبوين رجلين وبعضهم قال ينسب إلى ثلاثة إذا ادعوا نسبه ، أو ألحقه بهم القافة ( الحبراء الذين بحكمون بالشبه ) خلافا لمذهب الشافعي الذي قال . لا يلحق الولد بأبوين ، ولا يكون الإنسان إلا أب واحد ، ومتى ألحقته القافة باثنين سقط قولهم

وحجته أن الله قد أجرى عادته أن للولد أباً واحدًا ، وأماً واحدة ، ولم يعهد قط في الوجود نسبة ولد إلى أبوين قط .

ومن ألحق باثنين قالوا: إن الولد قد ينعقد من ماء رجلين كما ينعقد من ماء الرجل والمرأة ! .

وقال الآعرون : إذا جاز تخليقه من ماء رجلين جاز تخليقه من ماء ثلاثة وأربعة وخمسة (۱) .

وهذا كله مرفوض بمنطق العلم الحديث ومسلماته التي دلت عليها الملاحظة والتجربة وآلات الاختبار والتصوير وغيرها .

فقد أصبح من أوليات العلم اليوم : أن الجنين يتكون من حيوان منوى واحد من الرجل وبويضة من المرأة ، يلتقى بها فيلقحها ويغلق عليها الرحم ، ويتكون منهما كائن حى ينمو ويتطور يوما بعد يوم ، وأمكن رصد نموه ، وتصويره منذ المرحلة الأولى .

ولهذا تكون هذه الافتراضات التي جوزت أن يتخلق الولد من ماء النين أو أكثر لا محل لها .

وهذا يرجع مذهب الشَّافعي ومن وافقه هنا ، وهو الموافق للشرع وللعادة في نسبة الإنسان إلى أب واحد لا أكثر .

### ٣ ~ ضرورات العصر وحاجاته :

وعامل آخر له أهميته في مجال الاجتهاد الانتقائى ، وهو ضرورات العصر وحاجاته ، التي تفرض على الفقيه المعاصر الاتجاه إلى مراعاة الواقع والتيسير والتخفيف في الأحكام الفرعية العملية ، سواء في العبادات أم المعاملات ، ولا سيما من كان يجتهد لعموم الناس ،

<sup>(</sup>١) النظر ما ذكره ابن القيم في زاد المعاد جره ص ٤٣٣ د٢٢ ط مؤسسة الرسالة ، ببروت .

فإن المطلوب منه رعاية الضرورات والأعذار والحالات الاستثنائية عملا بالتوجيه القرآنى : ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَايُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ [ سورة البقرة : ١٨٥] . والتوجيه النبوى : ٩ يسروا ولا تعسروا ٩ متفق عليه .

هذه الضرورات العصرية هي التي جعلت الفقه المعاصر يتجه إلى إجازة سفر المرأة في الطائرات ونحوها ، بغير محرم - بموافقة زوجها أو أهلها - إذا توافر شرط الأمن والطمأنينة عليها ، كما هو قول ابن حزم الذي استدل لذلك بحديث والظعينة و التي تسافر من الحيرة إلى الكعبة لا تخاف إلا الله ! .

وهذه الضرورات هي التي جعلت علماء العصر لا يرون حرجاً في بيع المصحف لحاجة الناس إلى ذلك ، رغم نص كثير من الفقهاء على كراهة بيعه أو تحريمه .

وهى التى جعلت الكثيرين من أهل الفتوى يأخلون برأى ابن تيمية وابن القيم في جواز طواف الحائض في الحج طواف الإفاضة – بعد تحفظها واحتياطها من نزول الدم – إذا كانت لا تستطيع التخلف عن رفقتها ، ومواعيد رجوعها في الباخرة أو الطائرة ونحوها .

وهى التى جعلتهم يغتون أيضا بجواز الرمى قبل الزوال فى منى ، نظرا لضرورات الزحام الهائل الذى جعل الناس يرمون من الصباح إلى منتصف الليل ولا تنقطع الأمواج البشرية المتلاطمة .

# الاجتهاد الإنشاقي :

ونعنى بالاجتهاد الإنشائي : استنباط حكم جديد في مسألة من المسائل ، لم يقل به أحد من السابقين ، سواء كانت المسألة قديمة أم جديدة .

ومعنى هذا أن الاجتهاد الإنشائي قد يشمل بعض المسائل القديمة بأن يبدو للمجتهد المعاصر فيها رأى جديد لم ينقل عن علماء السلف ولا حجر على فضل الله تعالى .

والقول الصحيح الذى نرجحه أن المسألة الاجتهادية التى اختلف فيها الفقهاء السابقون على قولين ، يجوز للمجتهد فيما بعد أن يحدث قولا ثالثا ، وإذا اختلفوا على ثلاثة أقوال ، يجوز أن يحدث رابعا ، وهلم جرا .

وذلك لأن الحلاف فيها يدل على أنها قابلة لتعدد وجهات النظر ، واختلاف الآراء ، وآراء أهل النظر والاجتهاد لا يجوز تجميدها ولا إيقافها عند حد معين

وهذا ما جعلنى الحتار فى زكاة الأرض المستأجرة أن يزكى المستأجر الزرع والثمر الذى يحصله من الأرض - إذا بلغ نصابا - محسوبا منه مقدار الأجرة التى يدفعها لمالك الأرض ومؤجرها له . باعتبارها ديناً عليه ، وبذلك يزكى ما خلص له من ررع الأرض .

وأما المالك المؤجر فهو يزكى ما يقبضه من أجرة الأرض – إذا بلغ نصابا – محسوما منه ما يدفعه من ضرائب عقارية مفروضة على رقعة الأرض . وبدلك يزكى كل منهما ما وصل إليه من مال عن طريق الأرض ، كما لو اشتركا فيها يطريق المزارعة ، فإن كل منهما يزكى نصيبه .

وهذا القول بهذه الصورة لم يذهب إليه أحد ممن سبق. وإنما قال أكثرهم : زكاة الزروع والثار في الأرض المستأجرة على المستأجر ، وقال أبو حنيفة : على المالك المؤجر .

وسبب الحلاف كما قال العلامة ابن رشد في المداية المجتهد الله الزكاة المحتبد الخلاف كما قال العلامة ابن رشد في المداية المجتبد المداد ال

ومثل ذلك اجتهادنا : أن يكون للزكاة فى النقود اليوم نضاب واحد لا نصابان وأن الأولى أن يقدر النصاب بقيمة نصاب الذهب لا الفضة ، وأن هذا ليس خروجا على النص ولا الإجماع ، كما هو مبين فى موضعه .

على أن أكثر ما يكون الاجتهاد الإنشائي في المسائل الجديدة ، التي لم يعرفها السابقون ولم تكن في أزمانهم ، أو عرفوها في صورة مصغرة ، بحيث لا تكون مشكلة ولا تدفع الفقيه إلى البحث عن حل لها باجتهاد جديد فكما أن الحاجة هي التي تدفع إلى الاختراع ، فإن معاناة المشكلة هي التي تدفع إلى الاجتهاد .

من ذلك ما ذهب إليه علامة زمانه مفتى الديار المصرية : الشيخ محمد بخبت المطيعى في رسالته ، القول الكافى في إباحة التصوير الفوتوغرافى ، أن هذا التصوير حلال ، لأن علم التحريم هي مضاهاة خلق الله ، وهذا التصوير ليس مضاهاة لحلق الله تعالى . وإنما هو

<sup>(</sup>١) بداية الجتهد جـ ١ ص ١٨٠ ط دار الفكر ، وراجع ، فقه الزكاة ، حـ ١ ص .

خلق الله نفسه انعكس على الورق ، كما تنعكس الصورة في المرآة . واستطاع الإنسان بالعلم أن يثبتها بوسائط معينة ... ألخ .

وهذا في نظرى اجتهاد إنشائي صحيح ، يؤيده أن أهل قطر والخليج يسمون التصوير « عكسا » والصور ، عكوسا ، والمصور ، عكاسا ، ويقول أحدهم للمصور « اعكسني » .

ولو أن الناس سموا هذا التصوير أول ما عرف فى بلادنا و العكس ، ولم يطلقوا عليه لفظ و التصوير ، ما ثارت الشبهة فى أذهان كثير من المتشددين الذين يحرمون كل و عكس ، ولو كان و تليغزيونيا ، مع أن الصورة التى نشاهدها فى التلفاز هى انعكاس خلق الله نفسه ، وليس صورة مضاهية له .

ومن ذلك ما ذهب إليه جماعة من علماء العصر من وجوب الزكاة فى إيراد العمارات السكنية المؤجرة وكذلك المصانع ونحوها . وهو رأى المشايخ محمد ألى زهرة وعبد الوهاب خلاف ، وعبد الرحمن حسن ، وهو ما رجحناه وأيدناه بالأدلة فى كتابنا و فقه الزكاة » .

ومن ذلك ما ذهب إليه الشيخ عبد الله بن زيد المحمود رئيس المحاكم الشرعية في دولة قطر من جواز الإحرام من جدة لركاب الطائرات .

فهذا اجتهاد إنشائي جديد، حيث لم يكن لدى السابقين طائرات، وقد استند الشيخ حفظه الله إلى أن الحكمة في وضع المواقيت في أماكنها الحالية كونها بطرق الناس، وأنها على مداخل مكة، وكلها تقع بأطراف الحجاز، وقد صارت جدة طريقا لجميع ركاب الطائرات، ويحتاجون بداعي الضرورة إلى تعيين ميقات أرضي يحرمون منه لحجهه وعمرتهم، فوجبت إجابتهم، كما وقت عمر لأهل العراق ذات عرق، إذ لا يمكن جعل الميقات في أجواء السماء، أو في لجة البحر، الذي لا يمكن الناس فيه من فعل ما ينبغي لهم فعله، من خلع النياب، والاغتسال للإحرام، والصلاة، وسائر ما يسن للإحرام، إذ هو الرسول عالم المقول ولا يخالف نصوص الرسول عليه المحلودة، وتوجبه المصلحة، ويوافقه المعقول ولا يخالف نصوص الرسول عليه المحلودة وتوجبه المصلحة، ويوافقه المعقول ولا يخالف نصوص الرسول عليه المحلودة وتوجبه المصلحة وتوافقه المعقول ولا يخالف نصوص الرسول عليه المحلودة وتوجبه المصلحة وتوافقه المعقول ولا يخالف نصوص الرسول عليه المحلودة وتوجبه المسلحة وتوافقه المعقول ولا يخالف نصوص الرسول عليه المحلودة وتوجبه المسلحة وتوافقه المعقول ولا يخالف نصوص الرسول عليه المحلودة وتوجبه المسلحة وتوافقه المعقول ولا يخالف نصوص الرسول عليه المحلودة وتوجبه المحلودة وتوجبه المحلودة وتوافقه المعقول ولا يخالف نصوص الرسول عليه المحلودة وتولية وتولية

وقد علق الشيخ على الحديث الشريف الذي ورد في المواقيت المعروفة ، هن لهن ولمن أتى عليهن من غير أهلهن ، فقال : ومن المعلوم أن مرور الطائرة فوق سماء الميقاب - وهي محلقة في السماء - لا يصدق على أهلها أنهم أتوا الميقات المحدد لهم لا نغة ولاعرفا . لكون الإتيان هو الوصول إلى الشيء في محله فلا يأثم من جاورها في الطائرة ولا يتعلق به دم عن المخالفة .

وهذا تيسير عظيم على الناس في هذا الزمان، بدل تكليفهم الإحرام في الطائرة مع ما فيه من حرج، أو الإحرام من بيوتهم في بلادهم، ولم يلزمهم الله بذلك.

وقد كنت قرأت لبعض علماء المالكية أقوالا لها اعتبارها ، في جواز تأخير الإحرام في البحر لركاب السفن ، حتى ينزلوا إلى البر في جدة ، مستدلين بمثل الاعتبارات التي ركن إليها فضيلة الشيخ ، ولا ريب أن راكب الجو المعلق بين السماء والأرض ، أولى بالتيسير من راكب البحر .

# الاجتهاد الجامع بين الانتقاء والإنشاء :--

ومن الاجتهاد المعاصر ما يجمع بين الانتقاء والإنشاء معا . فهو يختار من أقوال القدماء ما يراه أوفق وأرجح ، ويضيف إليه عناصر اجتهادية جديدة .

### قانون الوصية الواجبة :-

مثال ذلك قانون و الوصية الواجبة ، المعمول به في مصر منذ عدة سنين كما تدلُّ على ذلك نصوص مواده التالية :- .

#### مادة V٦ :--

وإذا لم يوص لفرع ولده ، الذى مات فى حياته ، أو مات معه ولو حكما ، بمثل ما كان يستحقه هذا الولد ميراثا فى تركته ، لو كان حيا عند موته ، وجبت للفرع فى التركة وصية بقدر هذا النصيب . فى حدود الثلث بشرط أن يكون غير وارث ، وألا يكون الميت قد أعطاه بغير عوض من طريق تصريف آخر قدر ما يجب له . وإن كان ما أعطاه أقل منه وجبت له وصية بقدر ما يكمله .

وتكون هذه الوصية لأهل الطبقة الأولى من أولاد البنات . ولأولاد الأبناء من أولاد المناقب . ولأولاد الأبناء من أولاد الطلهور ، وإن نزلوا . على أن يحبجب كل أصل فرعه ، دون فرع غيره ، وأن يقسم كل أصل على فرعه وإن نزل قسمة الميراث . كما لو كان أصله أو أصوله الذين يدلى بهم في الميت ماتوا بعده . وكان موتهم مرتبا كترتيب الطبقات

#### مادة VV :--

إذا أوصى الميت لمن وجبت له الوصية بأكثر من نصيبه - كانت الزيادة وصية النعتيارية . وإن أوصى له بأقل من نصيبه وجب له ما يكمله .

وإن أوصى لبعض من وجبت لهم الوصية دون البعض الآخر – وجب لمن لم يوص له قدر نصيبه .

ويؤخذ نصيب من لم يوص له . ويوفى نصيب من أوصى له بأقل مما وجب -- من باق الثلث ، فإن ضاق عن ذلك فمنه ومما هو مشغول بالوصية الاختيارية .

#### -: YA asta

الوصية الواجبة مقدمة على غيرها من الوصايا .

فإذا لم يوص الميت لمن وجبت له الوصية ، وأوصى لغيرهم استحق كل من وجبت له الوصية قدر نصيبه من باق ثلث التركة ، إن وفي ، وإلا فمنه ومما أوصى به لغيرهم .

## الأحكام التي تؤخذ من هذه المواد القانونية :--

وبالنظر إلى هذه الصياغة القانونية . نستطيع أن نقول : أنها اشتملت على الأحكام الآتية :

- ۱ --- إنه يجب على الشخص أن يوصى لفرع لولده الذى مات في حياته بنصيبه الذي كان يرثه لو كان حيا .
- ۲ إذا كان الفرع المتوفى في حياة أحد والديه ذكرا يجب له الوصية ولابنه مهما نزل
   كابن ابن ابن مثلا ، بشرط ألا تتوسط أنثى بينه وبين الميت مثل ابن ابن بنت ابن ،
   ففي هذه الحالة لا تستهدق الطبقات التي تلي الأنثى .
- إذا كان الفرع المتوفى في حياة أحد والديه أنثى لا تجب الوصية إلا للطبقة الأولى
   التي تليها فقط، فعندما تتوفى ٩ بنت ٩ في حياة أحد والديها لا تجب الوصية
   إلا لولدها فقط، أي ابنها وبنتها، ولا تجب لابن ابنها ولا لابن بنتها.
- ٤ كل طبقة تستحق الوصية الواجبة تحجب من دونها إذا اتصل بها . أما إذا لم يتصل بها فلا تحجبه . ولو أسفل منها .

- ه إذا لم يوص المورث بهذه الوصية الواجبة نفذت في ماله بحكم القانون .
- إن تزاحمت الوصية الاختيارية والوصية الواجبة قدمت الوصية الواجبة على غيرها .
   وما بقى تنزاحم فيه الوصية الاختيارية .
- بقسم الموصى به في الوصية الواجبة بين المستحقين تقسيم الميراث: للذكر مثل حظ
   الأنثيين إن كانوا مختلطين: ذكورا وإناثا، وإن كانوا جنسا واحدا قسم بينهم
   بالتساؤى .
  - ٨ هذا الاستحقاق بالوصية الواجبة مشروط بما يلي :-
- \_ ألا يكون الفرع الذى مات أصله في حياة أحد أمواته حائزا لأى قدر من التركة بطريق الميراث . مهما كان هذا المقدار قليلا . وأو وصى لهم تكون الوصية حينفذ وصية اختيارية . لا تقدم على غيرها . وتجرى عليها كل أحكام الوصية الاختيارية .
- ـــ ألا يكون الميت أعطاهم « بغير عوض » بطريق آخر غير الميراث ، كالهبة والوقف ، ونحو ذلك (١) ، مقدار من المال يساوى ما وجبت به الوصية .
- فإن كان أعطاهم أقل مما تجب به الوصية كمل لهم إلى مايجب : نصيب الموروث ، أو الثلث .
- \_ تقدر الوصية الواجبة بنصيب المتوفى ، بشرط ألا يزيد على الثلث فإن زاد على الثلث لا يعطى إلا بمقدار الثلث ، وتكون الزيادة وصية اختيارية ، وإن أوصى بأقل من النصيب كمل بشرط ألا يزيد على الثلث ، كما أشرنا من قبل (٢) .

### نظرة تحليلية للقانون :-

وإذا نظرنا في هذا القانون نجد أنه مبنى على مذهب بعض السلف في وجوب الوصية لغير الوارث من الأقربين ، كما يدل عليه قوله تعالى : ﴿ كُتِبَ عَلَيْكِمْ إِذَا حَضَوَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِن تَوَلَّا عَيْراً الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقّاً عَلَى الْمُتَّقِينَ ﴾ [ سورة البقرة : ١٨٠] .

<sup>(</sup>١) مثل البيع الصورى ، بدون مقابل ، إذا ثبت ذلك .

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب ، فريضة الله في الميرات ، للدكتور . عبد العظيم الديب ط دار الأنصار ، ص ٤٨ - ٥٠ .

وهو المذهب ألذى اختازه وأيده ابن حزم في ، المحلي ، .

قال ابن حزم :--

الوصية فرض على كل من ترك مالا ؛ لما روينا من طريق مالك عن نافع عن ابن عمر قال : قال رسول الله عليه : « ها حق امرى، مسلم له شيء يوص فيه يبيت عندا الله عندا مكتوبة » .
 المسألة : ١٧٤٩ ليلتين إلا ووصيته عنده مكتوبة » .

وروى ابن حزم بسنده إيجاب الوصية عن ابن عمر من قوله ، وعن طلحة والزبير أنهما كانا يشددان فى الوصية ، وهو قول عبد الله بن أبى أوفى وطلحة بن مطرف وطاوس والشعبى وغيرهم . وهو قول داود والظاهرية . . . . . . المحلى جـ ٩ – ص ٣٨١

ثم قال بعد ذلك : فمن مات ولم يوص نفرض أن يتصدق عن ما تيسر ، ولابد. لأن فرض الوصية واجب كا أوردنا ، فصبح أنه قد وجب أن يخرج شيء من ماله بعد الموت . فإذا كان كذلك فقد سقط ملكه عما وجب إخراجه من ماله . ولا حد في ذلك إلا ما رآه الورثة ، أو الوصى ، مما لا إجحاف فيه على الورثة ، وهو قول طائفة من السلف . ٤ .

ونحن نرى أن الذين قالوا بوجوب الوصية من السلف والظاهرية أطلقوا الوجوب ولم يحددوا مقدار الواجب ، ولا لمن يجب من الأقربين غير الوارثين . وإذا كان ابن حزم قد ألزم بإخراج شيء من التوكة لتبرئة ذمة الميت ، فإنه لم يعد في ذلك حدا إلا ما رآه الورثة ، أو الوصي .

أما القانون ، وإن أخذ برأى من قال بوجوب الوصية من السلف ، وبرأى ابن حزم ومن وافقه بإخراج جزء من تركة من لم يوص – فإنه قد اجتهد فى تحديد القدر الواجب على ما رأينا فى مواده ، وتحديد من يستحقه ويصرف له ، وهو أولاد البنين وإن نزلوا مطلقا ، والطبقة الأولى من أولاد البنات ، بالتفصيل الذى أثبتناه .

وكان هذا اجتهادا من واضعى القانون مبنيا على رعاية مصلحة أولاد الأبناء والبنات الذين يموت آباؤهم أو أمهاتهم في حينة أجدادهم ، فيبتلون باليتم والحرمان من الميراث ، مع غلبة الشبح والأنانية في هذا العصر ، فجبروا هذا بالوصية الواجبة ، فهذا الاجتهاد إنشائي مستنده المصلحة المرسلة ، وهي معنبرة - عند التحقيق - لدى عامة الفقهاء.

# متى يجوز الإجهاض :-

ومثال آخر للاجتهاد الجامع بين الانتقاء والإنشاء نجده في فتوى 1 لجنة الفتوى 1 في دولة الكويت حول موضوع الإجهاض ، ما يحل منه وما يحرم ، فقد انتقت من أقوال الفقهاء وأضافت إليها عناصر إنشائية جديدة اقتضاها التقدم العلمي والطبي الحديث ، الذي استطاع بأجهزته التكنولوجية المتقدمة أن يكتشف ما قد يصيب الجنين في الأشهر الأولى من تشوهات يكون لها تأثير جسيم على جسمه أو عقله في المستقبل وفقا لسنن الله تعالى .

تقول الغنوى الصادرة في ١٩٨٤/٩/٢٩ م :--

عظر على الطبيب إجهاض امرأة حامل أتمت مائة وعشرين يوما من حين العلوق
 إلا لإنقاذ حياتها من خطر محقق من الحمل .

ويجوز الإجهاض برضا الزوجين إن لم يكن قد تم للحمل أربعون يوما من حين العلوق .

وإذا تجاوز الحمل أربعين يوما ، ولم يتجاوز مائة وعشرين يوما لا يجوز الإجهاض إلا في الحالتين الآثيتين :

١ - إذا كان بقاء الحمل يضر بصحة الأم ضررا جسيما لا يمكن احتماله أو يدوم بعد الولادة .

۲ - وإذا ثبت أن الجنين سيولد مصابا على نحو جسيم بتشوه بدلى أو قصور عقلى
 لا يرجى البرء منهما .

ويجب أن تجرى عملية الإجهاض فى غير حالات الضرورة العاجلة فى مستشفى حكومي ولا تجرى فيما بعد الأربعين يوما إلا بقرار من لجنة علمية مشكلة من ثلاثة أطباء اختصاصيين أحدهم على الأقل متخصص فى أمراض النساء والتوليد . على أن يوافق على القرار اثنان من الأطباء المسلمين الظاهرى العدالة » .

# صورالاجتهاد فيعصرسنا

يتجلى الاجتهاد المعاصر في ثلاثة أشكال أو ثلاث صور :-

- ١ صورة التقنين .
- ٢ صورة الفتوى .
- ٣ -- صورة البحث.

وسنفرد لكل صورة بعض الحديث .

# الاجتهاد في صورة التقنينات الحديثة :- ﴿ يُمْ

ظهر الاجتهاد المعاصر جليا في عدد من التِقبينات الحديثة .

وكان لا يعدو فى أول أمره أن يكون اجتهادا انتقائيا ، من داخل المذهب الحنفى أولا ، ثم من داخل المذاهب الأربعة المتبوعة لأهل السنة ، ثم من خارج المذاهب الأربعة .

ثم تطور الاجتهاد إلى أن غدا اجتهادا إنشائيا في بعض القضايا الحديثة ، والمسائل الجديدة .

وإذا نظرنا إلى بداية التقنين في العصر الحديث وجدنا أن مجلة الأحكام العدلية ، هي الحطوة الأولى في ميدان التقنين ... وكانت ملتزمة بمذهب أبي حنيفة رضى الله عنه - وبالمفتى به في المذهب . ولكنها خرجت في بعض المسائل عن القول المفتى به إلى غيره ، تحقيقا لمصالح معتبرة أو درءا لمفاسد جاء الشرع بنفيها .

وهذا واضح في ترك المجلة لقول إمام المذهب الأعظم، وأخذها بقول صاحبه أني يوسف في مسألة ، الاستصناع ، .

ولكن الدارسين يعلمون أن كل مذهب من المذاهب الفقهية لا يخلو من جوانب فيها عنت أو تضييق على الناس ، وهي من ناحية الدليل ليست أرجع ولا أقوى . وفي ساحة المذاهب الأخرى ما هو أصح وأولى بالاختيار عند الموازنة بين الآراء .

فالشريعة غنية بمجموع مذاهبها واجتهادات فقهائها ، لا بمذهب واحد ، وإن يكن

هو المذهب الحنفي ، برعم سعته وخصوبته الداحلية واستبحار علمائه ، ودقة الصناعة الفقهية فيه

وقد ظهرت هذه الحاجة إلى فقه المذاهب الأخرى لجمعية المجلة نفسها . كما يذكر الأستاذ مصطفى الزرقا (١) ويشعر بذلك ما جاء فى تقرير لائحة الأسباب الموجبة التى صدرت بها المجلة ، من بحث الجمعية المذكورة عن مذهب ابن شبرمة فى اعتبار الشروط مطلقا فى العقود ، ومن المناقشات التى جرت حول الأخذ بمذهبه ثم ترجيحها الاقتصار فى ذلك على المذهب الحنفى لتوسطه ولعدم الحاجة ( فى نظرهم ) إلى الأخذ بمذهب ابن شبرمة ، لأن الاجتهاد الحنفى يعتبر ويصحح كل شرط جرى عليه العرف ،

ثم بدىء رسميا بتنفيذ هذه الفكرة: فكرة الاستفادة من مختلف المذاهب الفقهية ، عن طريق التقنين في أحكام الأحوال الشخصية أواخر العهد العناني إذ وضعت الحكومة العنانية قانون حقوق العائلة ، وأخذت فيه من المذهب المالكي حكم التفريق الإجباري القضائي بين الزوجين عن طريق التحكيم المنصوص عليه في القرآن عند اختلافهما ، وتوسعت فيه ، وبذلك مكنت المرأة أن تخلص من زوج السوء بطلبها التغريق ، كما يتمكن الرجل أن يتخلص من امرأة السوء بالتطليق ، كما أخذت أحكاما إصلاحية أخرى من مذاهب أخرى .

وقد أخذ القانون المذكور أيضا من مذهب مالك إطلاق حرية الزواج لزوجة المُفقود بعد أربع سنين من فقدانه ، بينها يقضى المذهب الحنفى بانتظار وفاة جميع أقرانه في العمر ، فتبقى زوجة المفقود معلقة حتى شيخوختها – ثم حذت الحكومة المصرية في قضية التفريق وزوجة المفقود هذا الحذو في سنة ١٩٢٠ م .

ثم فى سنة ١٩٢٩ م خطت الحكومة المصرية خطوة واسعة فى الأخذ من مختلف الاجتهادات مما وراء المذاهب الأربعة ، فأصدرت قانونا تحت رقم ( ٢٥ ) ألغت فيه تعليق الطلاق بالشرط فى معظم حالاته ، كما اعتبرت تطليق الثلاث أو الثنتين بلفظ واحد طلقة واحدة عملا برأى ابن تيمية ومستنده الشرعى ، وذلك بإقرار مشيخة الأزهر للتخلص من مآسى الطلاق المعلق وطلاق الثلاث ، مما يرتكبه جهال الرجال وحمقاهم فى ساعات النزاع أو الغضب ، فيخرجون عن حدود السنة والمقاصد الأساسية فى الطلاق المشروع ،

<sup>(</sup>١) المدخل الفقهي العام للأستاد مصطفى الزرقا جـ ١ ص ٢٢١ . ٢٢٢ الفقرات ٨١ ـ ٨١

ثم يلتمسون المخرج منه بشتى الحيل والوسائل الدنيئة بعد الوقوع ، مما يعرفه أهل العلم .

وقد كتب الإمام المراغى شيخ الأزهر فى ذلك الوقت بحوثه القيمة عن التجديد والاجتهاد تحت عنوان و بحوث فى التشريع الإسلامى و يدافع فيها عن الاتجاه الجديد في تقنين الأحوال الشخصية ، وحق علماء العصر فى الاجتهاد والاختيار . ويرد فيها على المتشددين من العلماء الذين يوجبون تقليد أحد المذاهب ، لا يجيزون الخروج عن المذاهب الأربعة ، ولا يسمحون بالاجتهاد فى القضايا الجديدة .

وقد حدثت تعديلات بعد ذلك نتيجة اجتهادات جديدة ، اقتضاها تطور المجتمع وتغير الناس مثل قانون و الوصية الواجبة ، أو نتيجة للشكوى من سوء تطبيق بعض القوانين مثل و بيت الطاعة ، التي كانت تجر إليه المرأة قهرا بسيف السلطة وعصا الشرطة ! .

ثم كان التعديل الأخير لقانون الأحوال الشخصية في مصر ، الذي تعددت المآخذ عليه ، وكثرت الشكوى منه وظهر كثير من نقاط الضعف فيه على ضوء التطبيق الواقعي ، كقضية مسكن الزوجية ولمن يكون ؟ وقضية التعويض للمطلقة والنفقة عليها ... وقضية التزوج بأخرى لمن يقدر عليه ويحتاج إليه ، ويثق من نفسه بالعدل ... إلى غير ذلك من القضايا التي أمست حديث الناس ، والتي يرى الكثيرون أن فيها جورا على الرجل لحساب المرأة .

والواجب أن يكون الحق وحده رائد الذين يضعون القانون ، لا محاباة الرجل على حساب المرأة ، ولا المرأة على حساب الرجل ، ﴿ وَلَوِ الْتُبَعَ الْعَقَٰ اُهْوَآءَهُمْ لَفَسَدَتِ السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَ ﴾ [ المؤمنون : ٧١ ] .

ولكى ينضبط ذلك لابد أن يعرض أى قانون يوضع على مجمع علمي إسلامي يقول فيه كلمته . ويحسن أن يكون مجمعا عالميا غير خاضع للسلطة المحلية ، التي ترحى وتخشى !

وأعتقد أن القانون المشكو منه لو عرض على مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر الشريف لكان له فيه رأى آخر ، ولحنفف كثيرا من غلواته ، وعدل كثيرا من أحكامه .

الاجتباد في صورة الفتوى :--

وأما الاجتهاد في صورة الفتوى أو مجال الفتوى ، فهو ميدان فسيح ، اتخذ ألوانا

شتى. فمنه فتاوى الجهات الرسمية المكلفة بالإفتاء مثل دار الإفتاء بمصر ، ولجنة الفتوى بالأزهر الشريف ، ورياسة الإفتاء بالمملكة العربية السعودية وغيرها ، وقد نشرت فتاوى دار الإفتاء بمصر في أحد عشر مجلدا .

ومنه: فتاوى المجلات الإسلامية ، التي يتوجه الناس لها بأسئلتهم ، وتجيبهم عنها مثل فتاوى مجلة ه المتار ، التي كان يجيب فيها العلامة السيد رشيد رضا صاحب المجلة ومنشئها والتي جمعت فيما بعد في سنة مجلدات وفتاوى ، مجلة الأزهر ، و، نور الإسلام ، و، منبر الإسلام ، و، منبر الإسلام ، وفتاوى مجلة ، الوعى الإسلامي ، بالكويت ، و « منار الإسلام ، بأبو ظبى ، و « الشهاب ، في بيروت ، وغيرها .

ومنه: فتاوى بعض العلماء المرموقين الذين يلجأ إليهم جمهور المسلمين يستفتونهم في مشكلات خاصة أو قضايا عامة ، فيفتونهم فتاوى تحريرية تنشر في صحف أو كتب ، مثل فتاوى الإمام الأكبر الشيخ محمود شلتوت رحمه الله ، والمفتى الأسبق الشيخ حسنين علوف حفظه الله ، ومثل فتاوانا في إذاعة قطر و تليفزيونها وفي بعض الصحف والمجلات ، التي نشر الجزء الأول منها في كتاب ه فتاوى معاصرة ه .

ومنه: فتاوى بعض المجامع والهيئات، مثل فتاوى مجمع البحوث الإسلامية للأزهر بالقاهرة، ومجمع الفقه الإسلامي التابع لرابطة العالم الإسلامي بالمملكة العربية السعودية، والمجامع العلمية المحلية في عدد من البلدان الإسلامية، وفتاوى هيئات الرقابة الشرعية للبنوك الإسلامية، وقد صدر بعضها في صورة كتب مثل فتاوى و بنك فيصل الإسلامي وبالسودان، وفتاوى بيت التمويل الكويتي، وبنك فيصل الإسلامي المصرى.

## الاجتهاد في صورة البحث أو الدراسة :-

والمجال الثالث للاجتهاد هو: مجال البحث والدراسة ، وهو يشمل ما يؤلف من كتب علمية أصيلة لذوى الاختصاص والمقدرة من العلماء ، وما يقدم من بحوث ودراسات جادة في المؤتمرات العلمية المتخصصة ، وما يقدم من رسائل وأطروحات في أقسام الدراسات العليا بالجامعات للحصول على درجة الماجستير أو الدكتوراه ، وما يقدمه أساتذة الجامعات من إنتاج علمي للترق في سلم الدرجات العلمية ، وما ينشر من بحوث مخدومة في المجلات العلمية الرصينة .

وهذه كلها مظنة للاجتهاد إذا تواقر لها من أوتى الملكة ، واستوف الشروط العلمية

المعروفة . وبخاصة ما كان من قبيل الاجتهاد الجزئى . الذى لا يحتاج إلى ما يحتاج إليه الاجتهاد المطلق من النظر فى كل أبواب الفقه ومسائله وإبداء رأى مستقل فيها ، وإنجا يتوفر على موضوع أو مسألة معينة فيستوفى بحثها من شتى جوانبها ، ويصل فيها إلى رأى يراه وفقا للمعايير العلمية التى ارتضاها – أرجح وأقوى وأدنى إلى الصواب . سواء كان رأيا مختارا من بين الآراء القديمة المنقولة ، أم رأيا جديدا ، مولدا أو مبتكرا .

# مزمزالق الاجتهاد المعاصس

للاجتهاد المعاصر – سواء كان اجتهاداً حقيقياً أم دعوى اجتهاد – مزالق يتعرض فيها للخطأ إذا صدر من أهله في محله بشرطه ، أو للانحراف إذا صدر من غير أهله ، أو غلب فيه الهوى ، أو لم يستفرغ الفقيه وسعه في معرفة الحكم الشرعى .

# أولا: الغفلة عن النصوص:

هذا مع أن أول ما يجب على المجتهد أن يرجع إليه هو النص من القرآن إن وجده ، ثم من السنة المبينة للقرآن ، فإن لم يجد فيهما طلبته اجتهد رأيه لا يألو .

وهذا الترتيب هو الذي جاء في حديث معاذ المشهور ، وهو ما جرت عليه سنة أبي بكر وعمر رضى الله عنهما . وهو ما نبه عليه أمير المؤمنين عمر بن الخطاب في كتابه إلى شريح وغيره : « أن اقض بكتاب الله ، فإن لم تجد فبسنة رسول الله عليه ، فإن لم تجد فاقض بما قضى به الصالحون وإلا فاجتهد رأيك » .

أما الاجتهاد بالرأى قبل البحث عن النص فهو خطأً .

والخطأ الأكبر منه أن تدع النص المعصوم وتجرى وراء الرأى الذى لا عصمة له . ولهذا قالوا: لا اجتهاد مع النص ، يعنون النص الثابت الصريح الدلالة على الحكم . وأسباب ترك النص الصحيح الصريح متعددة .

منها: الجهل بثبوت النص، وهذا قلما يحدث مع القرآن الكريم لظهوره لكل مسلم يشتخل بطلب العلم. فكيف بمن يدعى الاجتهاد؟ وإنما يحدث هذا مع السنة المطهرة، لقلة المعنيين بها، وجراءة كثير - ممن ينسبون أنفسهم إلى الفقه والاجتهاد - عليها. كما سيتبين ذلك. بعد.

ومنها: الغفلة والذهول عن النص - مع ثبوته وظهوره والقطع به - نتيجة سوء فهم، أو غلبة هوى، أو تحكم عصبية أو دعوى مصلحة، أو غير ذلك مما شاهدناه ولمسناه في دعاوى الاجتهاد في عصرنا.

### جواز استلحاق اللقطاء!:

ولعل أقرب مثال يحضرنى الآن ما أفتت به المحكمة الشرعية العليا ف \* البحرين \* الشقيقة ف شأن \* اللقطاء \* حيث أجازت بصريح العبارة لكل أحد أن يستلحق اللقيط ويضمه إلى نسبه ، ويصبح بذلك ابناً له ، تترتب له وعليه كل حقوق البنوة وواجباتها .

ونذكر هنا نص الفتوى كما نشرته جريدة ه أخبار الخليج ، وقد جاءت هذه الفتوى في صورة جواب على وزير العدل البحريني بشأن اقتراح قدمته إحدى الصحفيات بعمل شهادة ميلاد للطفل اللقيط - عدا الشهادات الأصلية المعتمدة لدى الجهات الرسمية - يتعامل بها في المجتمع على أنه ابن المحتضن وإن لم يكن له حق في الميراث ... الخ .

فأرسلت المحكمة إلى الوزير هذا الجواب :

جوابا على كتابكم رقم ١٩/١٦٩/١٠ المؤرخ في ٢٣ رمضان ١٤٠٣هـ، الموافق ٣ يوليو ١٩٨٣ م المرفق بطيه صورة من الرسالة الواردة إلى سعادتكم من السيدة / سى م المتضمنة اقتراحها فيما يختص بالطفل اللقيط وطلبكم منا دراسة الاقتراح المذكور وإفادتكم برأينا حوله.

نفيد سعادتكم أننا درسنا الاقتراح المذكور ومع تقديرنا وشكرنا لصاحبة الاقتراح على غيرتها وحرصها على حفظ كرامة الطفل اللقيط، نود أن نطمئنها إلى أن الشرع الإسلامي الحنيف لم يترك أي أمر من الأمور إلا وأوجد له حكما عادلاً ومن ذلك الطفل اللقيط أو ولد السفاح أو مجهول النسب فقد حرص الشرع على حفظ كرامته ومصلحته وعمل على دمجه في المجتمع الإسلامي، وذهب في هذا المضمار إلى أبعد مما تتصوره صاحبة الاقتراح حيث لم يكتف بالضم وإنما الاستلحاق وأعطى لكل أحد الحق في أن يستلحق الطفل اللقيط أو ولد السفاح أو مجهول النسب ويعتبره ولذا له يحمل اسمه ولقبه ونسبه المطفل اللقيط أو ولد السفاح أو مجهول النسب ويعتبره ولذا له يحمل اسمه ولقبة وحضانة بالاستلحاق ويكون لكل منهما على الآخر جميع ما يترتب على ذلك من ولاية وحضانة وورائة وهذا ما هو عليه العمل فعلا كما هو وارد من بعد بالتقارير المرفقة للأطفال وأما ما ذكرته صاحبة الاقتراح من أن يكون للطفل اللقيط اسمان اسم أصلي واسم رسمي فنعتقد أن ذلك مما يسيء إلى الطفل ويشعره بالنقص وتصيبه المعرة من ذلك بعد ما يكبر ويعرف الحقيقة هذا ما وجب بيانه حول هذا الموضوع.

وتفضلوا بقبول فائق الاحترام .

قضاة محكمة الاستئناف العليا الشرعية

ولا يكتفى قضاة محكمة الاستثناف العليا بالرسالة وإنما يرفقون بها ما يؤكد أنهم سبق أن أجازوا لبعض الأشخاص استلحاق بعض مجهولى النسب بأنسابهم ..

وحيث يذكر نص إحدى القضايا أن أحد الأشخاص لديه فتاة مجهولة النسب وهي في حضانته وكفالته وأنه يريد استلحاقها بنسبه ويكون له عليها جميع حقوق الأبوة كا يكون لها هي جميع حقوق البنوة وحيث أنه يسوغ شرعا استلحاق مجهول النسب واعتباره ولدا للمستلحق فقد أجاز له قضاة محكمة الاستئناف العليا ذلك.

والواقع أن رد قضاة محكمة الاستثناف واضبع وهو يعنى حل المشكلة تماما .. أ ه . مقتضى هذه الفتوى : أن « التبنى » مباح ، وإن سمى « الاستلحاق » فمدار الحكم على المسميات لا على الأسماء .

ويعجب المرء كيف تصدر الفتوى بهذه الصورة ، وبهذا التعميم ، وهى مخالفة للصوص القرآن الحاسمة القاطعة ، التى حرمت ه التبنى ه وأبطلته ، وأجمع على ذلك المسلمون من جميع المذاهب ، وفى جميع الأزمان ، إجماعا مستقرا متصلا بعمل الأمة طوال أربعة عشر قرنا ؟! .

ويبدو أن أصحاب هذه الفتوى لم يقصدوا معارضة القرآن، ولا السنة، ولا الثابت بإجماع الأمة، ولكنهم أساءوا فهم ما جاء عن الفقهاء في الاستلحاق أو الإقرار. بالنسب وما ذكروا له من شروط معروفة في الفقه.

فقد فهموا مما ذكره الفقهاء أن لكل أحد أن يستلحق أو يقر بنسب من يشاء والفقهاء إنما أرادوا الإقرار بنسب حقيقى وبنوة حقيقية مبنى على نكاح سرى أو نكاح فيه علاف ، أو وطء بشبهة ، أو غير ذلك ، بل أجاز جماعة من السلف استلحاق ولده من الزنى إذا لم يكن فراش ، ورجحه ابن تيمية .

أما إذا لم تكن هناك بنوة من حلال ولا من شبهة ولا من حرام ، وإنما هو مجرد تُبَنُّ ، فهذا هو الحرام الصرف الذي لم يقل به فقيه قط

ولهذا نصوا على أن الاستلحاق أو الإقرار بالبنوة أو النسب - إذا كان مبنيا على الكذب - حرام، بل من الكبائر، ويكاد يؤدى إلى الكفر.

وتكثر مزالق الاجتهاد المعاصر في الغفلة في كثير من الأحوال عن السنة النبوية خاصة ، والاعتساف في تأويلها ، بل الجرأة عليها في بعض الأحيان ، وخصوصا من غير المتخصصين في الدراسات الإسلامية .

وسبب ذلك فيما أراه - أن الفقه المذهبي الذي غلب على الحياة الإسلامية قرونا طويلة ولاسيما القرون الأخيرة ، جعل أكبر همه أقوال مشايخ المذهب في الدرجة الأولى وتصحيحات علمائه ، وترجيحاتهم ، دون توجيه مثل هذا الاهتام إلى المصدرين الأساسيين : القرآن والسنة ، ولكن القرآن قد يسر الله حفظه ، فلا يكاد يوجد عالم مسلم لا يحفظه عن ظهر قلب . بخلاف السنة ، فإنها لسعتها وتنوعها ، لم تحظ بمثل ذلك . مما جعل كثيرا من الفقهاء يستدلون بأحاديث واهية أو منكرة ، بل موضوعة أحيانا لا أصل لها واشتهر قولهم : هذا من أحاديث الفقهاء ! يعنون : أنه ليس له سند يعرف .

وهذا ما جعل بعض كبار العلماء المشتغلين بالحديث يتجهون إلى تخريج الأحاديث التي توجد معلقة في كتب الفقه. كما فعل ذلك الإمام أبو الفرج بن الجوزى (ت ٥٩٥ هـ) في كتابه ، التحقيق في تخريج التعاليق ، وقد نقحه ابن عبد الهادى تلميذ ابن تيمية (ت ٧٤٤ هـ) في كتابه ، تنقيح التحقيق ، وكلاهما حنبلي المذهب .

والحافظ جمال الدين الزيلعي الحنفي (ت ٧٦٢هـ) خرج أحاديث أشهر كتاب عن الحنفية هو و الهداية و للمرغيناني (ت ٥٩٣هـ) وسماه و نصب الراية لأحاديث الهداية و وقد اختصره الحافظ ابن حجر (ت ٨٥٤هـ) وأضاف إليه بعض الفوائد في كتاب سماه و الدراية في أحاديث الهداية و .

كا خرج ابن حجر نفسه أحاديث كتاب و فتح العزيز في شرح الوجيز ، للإمام الرافعي (ت ٦٢٣ هـ) في فقه الشافعية ، وسماه و تلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير ،

والمقصود أن كتب الفقه المذهبي وحدها - وبخاصة كتب العصور الأخيرة - لا تصل الدارس بالسنة النبوية ، ولا ترده إلى أصول الأدلة فيها ، وهذا ما جعلني أنادى بوجوب الوصل بين الحديث والفقه ، حتى لا يبقى المحدثون في واد ، والفقهاء في واد ،

وكل مستمسك بما عنده ، لا يبصر ما عند الآخر ، ولا يسمع له .

وهذا ما حدث لكثير بمن تعرض للفقة فتوى أو كتابة بمن لا يتقنون الحديث رواية ودراية فنفوا ما يجب أن يثبت ، أو أثبتوا ما يجب أن ينفى ، وهو ما حدر منه أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه إذ قال : • إياكم والرأى ، فإن أصحاب الرأى أعداء السنن ، أعيتهم الأخاديث أن يغوها ، وتفلتت منهم أن يحفظوها ، فقالوا في الدين برأيهم • . وفي بعض الروايات : فضلوا وأضلوا (١) و المراد بالرأى هنا : مالا يعتمد على أصل شرعى معير ، أو ما يتبع فيه الموى ويخالف النصوص .

من ذلك ما أفتى به يعض المفتين من إجازة ، وصلى الشعر ، لغير ضرورة ولا حاجة معتبرة ، فيما سمى فى عصرنا ، الباروكة ، مع ما ورد من أحاديث صحيحة متفق عليها فى لعن الواصلة ، والمستوصلة ، وتسميته » زورا ، والتشديد فيه ، كما هو واضح فى الصحيحين ، مع أن الوصل هناك كم يبلغ أن يكون شعرا كاملا ، كما هو الشأن الميوم .

ومن ذلك ما ذكروه ف إباحة التصوير كله ، حتى المجسم منه ه التماثيل ، استنادا إلى أن التصوير إنما حرم لقرب العهد بالوثنية وما كان فيها من صور تعبد من دون الله أما اليوم ، فقد تحررت العقول ، ولم يعد ثمت مجال لأن يعبد إنسان القرن العشرين صورة أو تمثالا ! .

وهذا التأويل مردود كله . فالنصوص التى حرمت التصوير قد نصت على علته . ` وهى مضاهاة خلق الله ، وليس مشابهة الوثنية . وقد رد على مثل هؤلاء الإمام ابن دقيق العيد منذ ثمانية قرون ! .

أما تحرر العقول في القرن العشرين ، فليذهب صاحب هذا الكلام إلى الهند وبلاد كثيرة في آسيا وأفريقيا ليرى أن الوثنية لا زالت معششة حتى في رؤوس كبار المتعلمين ! .

ومن ذلك ما ذهب إليه الدكتور عبد الحميد متولى أستاذ القانون الدستورى من اشتراط انفرد به ، ولم يسبقه إليه أحد ، ولم يوافقه عليه أحد أيضا فيما أعلم ، وهو أن يكون الحديث الذي يعمل به في المجال الدستورى متواترا أو مشهورا .

 <sup>(</sup>١) جامع بيال العلم وفضله لاين عبد البراج ٢ ص ١٣٥ ، وذكر ابن القبر هذه الآثار في ، الأعلام ، وقال : واسانيدها في غاية الصبحة ( جد ص ٣٤ ) كي بين المراد بالرأي لمذموم والرأي المحمود ، فيراجع .

ومن ذلك ما صرح به شيخنا العلامة الشيخ محمد أبو رهرة رحمه الله في بدوة التشريع الإسلامي في ليبيا من إنكار عقوبة الرجم في ربى انحصس .

# ثانيا: سوء فهم النصوص أو تحريفها عن موضعها:

وقد لا یکون المزلق فی الاجتهاد من الجهل بالنصوص أو الغفلة عنها . وإنما یأتی من سوء فهمها ، وسوء تأویلها . کأن یخصصها وهی عامة ، أو یقیدها وهی مطلقة ، أو بالعکس ، بأن یحملها علی العموم وهی مخصوصة ، أو علی الإطلاق وهی مقیدة .

أو ينظر إليها معزولة عن سباقها وسياقها ، أو عما ورد فى موضوعها من نصوص أخرى تحدد مدلولها ، وتبين المراد منها . أو عما يؤيدها من إجماع يقينى لم يخرقه أحد على توالى العصور .

وربما دفع إلى ذلك التسرع والتعجل والخطف للنصوص، قبل الدراسة اللازمة والتأمل الكافى، والموازنة المطلوبة، واستفراغ الوسع فى البحث والطلب، حتى يحس من نفسه بالعجز عن المزيد، كما يعبر الأصوليون فى تعريف الاجتهاد.

وربما كان الدافع هو اتباع هوى النفس ، أو هوى الغير ، سواء كان هذا الغير يتمثل فى الحكام الذين ترجى منفعتهم أو تخشى سطوتهم ، أم فى الجماهير التى يلتمس بعض الناس رضاها وثناءها .

وقد قال الله تعالى لداود عليه السلام من قبل: ﴿ يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ عَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاخْكُمْ يَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلَا تُشْبِعِ الْهَوْىٰ فَيُضِلِّكَ عَن سَبِيلِ اللهِ فِهِ [ سورة ص: ٢٦].

وقال لخاتم رسله من بعد : ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شُرِيعَةٍ مَن الْأَمْرِ فَاتَبِعُهَا، وَلَا تُشِعُ أَهْوَآءَ اللِّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ، إِلَّهُمْ لَن يُعْنُواْ عَنْكَ مِن اللهِ شَيْئاً بِهِ [ سورة الجَائِية : ١٨ ، ١٧ ] . وهو خطاب للأمة كلها إلى يوم القيامة .

وقد يكون الدافع إلى ذلك هو التأثر بالوافع القائم، ومحاولة تبريره ، بوعى أو بغير وعى، وخصوصاً لدى المفتونين بالحضارة الغربية وبكل ما يفد منها ، وهو أيضاً ضرب من اتباع الهوى المضل . وقد لا يقف الأمر عند حد سوء الفهم، بل يصل إلى حد التحريف الجائر لكلام الله تعالى ، وكلام رسوله عليه ، وإخراجه على المراد به تماما وهو الذي أنكره القرآن الكريم على أهل الكتاب من قبل ، حين بدلو كلام الله ، وحرفوا الكلم عن مواضعه ، فليس المراد بتحريفهم المدموم التحريف اللفظى فقط ، بحذف عبارة أو تبديلها بأخرى ، بل يشمل التحريف المعنوى ، بلكي الكلام عن مقصوده ، وتفسيره بما لا يراد منه بحال ، وقد يفسر بضد المراد منه .

وهذا اللون من التحريف لا يأتى من قبل من هو أهل للاجتهاد من أهل العلم ، وإنما يأتى دائما من الدخلاء على فقه الشريعة ، المتطفلين على علومها الأصيلة ، الذين لم تتوافر فيهم أدنى شروط الاجتهاد ، ولا يعرف أحدهم ما يجور الاجتهاد فيه ومالا يجوز ، وربما لا يحسن أن يقيم لسانه بقراءة صفحة من كتاب الله تعالى ، أو من صحيح حديث رسول الله علية .

وإدخال هذا الضرب من التحريف والتزييف في الحديث عن الاجتهاد إنما هو بقصد التحذير منه ، ولفت الأنظار إلى زيفه وبطلانه ، لأنهم قد يخدعون بعض البسطاء بأنهم مجتهدون عصريون ، ليسوا جامدين ولا مقلدين ، كغيرهم ! يقصدون أهل الاختصاص من علماء الشريعة .

والحقيقة أن عملهم هذا ليس من الاجتهاد الشرعى في شيء ، وإن سموه اجتهادا بزعمهم .

وأكتفى هنا بنموذج واحد ذكره الدكتور / محمد حسين الذهبى رحمه الله في كتابه \* التفسير والمفسرون \* لأصحاب الاتجاه الإلحادى في التفسير ، لكاتب من هؤلاء ، ننقله فيما يلي (١) :

قال هذا الكاتب تحت عنوان ( التشريع المصرى وصلته بالفقه الإسلامي ) :

\* قرأت فى السياسة الأسبوعية الغراء مقالا يهذا العنوان (\*) . حوى أفكارا أثارت فى نفسى من الرأى ما كنت أريد أن أرجئه إلى حين ، فإن النفوس لم تتبيأ بعد لفتح باب الاجتهاد ، حتى إذا ظهر المجتهد فى هذا العصر برأى جديد ، كتلك الآراء لتى كان يذهب

<sup>(</sup>١) التفسير والمفسرون ج ٣ ص ١٩٤، ١٩٦،

<sup>(</sup>٢) هذا المقال المشار إليه بالعدد الخامس من السنة السادسة ( سنة ١٩٣٧ م )

إليها الأثمة المجتهدون في عصور الاجتهاد ، قابلها الناس بمثل ما كانت تقابل به تلك الآراء من الهدوء والسكون ، وإن بدا عليها ما بدا من الغرابة والشلوذ ، لأن الناس في تلك العصور كانوا يألفون الاجتهاد ، وكانوا يألفون شلوذه وخطأه ، إلفهم لصوابه وتوفيقه ، أما في هذا العصر ، فإن الناس قد بعد بهم العهد بالاجتهاد ، حتى صار كل جديد يظهر فيه شاذا في نظرهم ، وإن كان في الواقع صوابا ، وما أسرعهم في ذلك إلى التشنيع والطعن في الدين ، والمحاربة في الرزق ، فلا يجد من يرى شيئا من ذلك إلا أن يكتمه أو يظهره بين أخصائه ، ممن يأمن شرهم ولا يخاف كيدهم ، وتضيع بهذا على الأمة آراء نافعة في دينها ودنياها ، ولكنى سأقدم على ما كنت أريد إخفاءه من ذلك إلى حين ، وسأجتهد ، ما أمكننى في أن لا أدع لأحد مجالا في ذلك التشنيع الذي يقف عقبة في سبيل كل جديد ) ...

ثم أشاد بما كتبه صاحب المقال المشار إليه ، ثم قال : و ولكن يبقى بعد هذا فى تلك الحدود ذلك الأمر ، الذى سنثيره فيها ، ليبحث فى هدوء وسكون ، فقد نصل فيه إلى تذليل تلك العقبة التى تقوم فى سبيل الأخذ بالتشريع الإسلامى من ناحية تلك الحدود بوجه آخر جديد ...وسبكون هذا بإعادة النظر فى النصوص التى وردت فيها تلك الحدود ، لبحثها من جديد بعد هذه الأحداث الطارئة ، وسأقتصر فى ذلك – الآن – على ذكر ما ورد فى تلك الحدود من النصوص القرآنية ، وذلك قوله تعالى فى حد السرقة : فو والسّارِقُ وَالسّارِقُ وَالسّارِقُ الله عَنِيز حَكِيمٌ . فَمَن تالله مَن بَعْد ظُلْمِه وَأَصْلَحَ فَإِنّ الله يَتُوبُ عَلَيْه ، إنّ الله عَفُورٌ رَّحِيمٌ فه (١) وقوله تعالى ف حد الرنى : ﴿ الزّانِيةُ وَالزّانِي فَاجُلِدُواْ كُلّ وَاحِد منه لهما مِأْلَة بَعْلَدُوْ ، وَلَا تَأْخُونُ مِنْ بِهِمَا رَأَفَة فِي حد الرنى : ﴿ الزّانِيةُ وَالزّانِي فَاجُلِدُواْ كُلّ وَاحِد منهما مِأْلَة جَلْدَوْ ، وَلَا تَأْخُومُ بِهِمَا رَأَفَة فِي حد الرنى : ﴿ الزّانِيةُ وَالزّانِي فَاجُلِدُواْ كُلّ وَاحِد منهما مِأْلَة عَذَابَهُمَا طَائِفَة مَن النّه عِمْ رَأَفَة فِي الله إن كُنتُمْ تُومُونَ بِالله وَالْمَوْمِ الْاحْر ، وَلْيَشْهَدَ عَذَابَهُمَا طَائِفَة مَن الْمُومِنِينَ فِي (١) .

فهل لنا أن نجتهد فى الأمر الوارد فى حد السرقة وهو قوله تعالى : ﴿ فَاقْطُعُوا ﴾ والأمر الوارد فى حد الزنى وهو قوله تعالى : ﴿ فَاجْلِلُوا ﴾ فنجعل كلا منهما للإباحة لا للجوب ، ويكون الأمر فيهما مثل الأمر فى قوله تعالى : ﴿ يَا بَنِي عَادَمَ مُحلُواً وَيَتَتَكُمُ عِندَ كُلَّ مَسْجِدٍ وَكُلُواْ وَاشْرُبُواْ وَلَا تُسْرُفُواْ إِنَّهُ لَا يُبِحِبُ الْمُسْرِفِينَ ﴾ (٣) . فلا يكون قطع عِندَ كُلّ مَسْجِدٍ وَكُلُواْ وَاشْرُبُواْ وَلَا تُسْرُفُواْ إِنَّهُ لَا يُبِحِبُ الْمُسْرِفِينَ ﴾ (٣) . فلا يكون قطع

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : ٢٨ ، ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة النور: ٢.

٣١) سورة الأعراف : ٣١ .

يد السارق حداً مفروضاً ، لا يجور العدول عنه فى جميع حالات السرقة ، بل يكون القطع فى السرقة هو أقصى عقوبة فيها ، ويجور العدول عنه فى بعض الحالات إلى عقوبات أخرى رادعة ، ويكون شأنه فى ذلك شأن كل المباحات التى تخضع لتصرفات ولى الأمر ، وتقبل التأثر بظروف كل زمان ومكان .

وهكذا الأمر في حد الزني .

وهل لنا أن نذلل بهذا عقبة من العقبات التي تقوم في سبيل الأخذ بالتشريع الإسلامي ، مع أننا في هذه الحالة لا نكون قد أبطلنا نصاً ، ولا ألغينا حداً ، وإنما وسعنا الأمر توسيعاً يليق بما امتازت به الشريعة الإسلامية من المرونة والصلاحية لكل زمان ومكان ، وبما عرف عنها من إيثار التيسير على التعسير ، والتخفيف على التشديد (١) .

هذا الاجتهاد المزعوم مردود على صاحبه ، لأنه اجتهاد فيما لا مجال للاجتهاد فيه لأنه أمر قطعي ثابت بالكتاب والسنة وإجماع الأمة ، ومعلوم من الدين بالضرورة .

وكيف يكون الأمر للإباحة ، وهو يقول : ﴿ جَزَآءَ بِمَا كَسَبَا نَكَالاً مِّنَ اللهِ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ وكيف رفض النبي عَلِيكُ أى شفاعة في حدود الله من أحب الناس إليه أسامة بن زيد ، وقال له : \* أتشفع في حد من حدود الله يا أسامة ؟ ! \* وكيف قال قولته المعروفة : \* وابيم الله ، لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها \* ؟!! .

وكيف يكون الأمر في قوله تعالى في حد الزنى : ﴿ فَاجْلِلُواْ كُلِّ وَاجِدٍ مُنْهُمَا مِائَةً جَلَّدَةٍ ﴾ للإباحة لا للوجوب وهو يعقب على الأمر بقوله : ﴿ وَلَا تَأْخُذُكُمْ بِهِمَا رَأَفَةٌ فِي جَلَّدَةٍ ﴾ للإباحة لا للوجوب وهو يعقب على الأمر بقوله : ﴿ وَلَا تَأْخُذُكُمْ بِهِمَا رَأَفَةٌ فِي دِينِ اللهِ إِن كُنْتُمْ تُؤْمِئُونَ بِاللهِ وَالْبَيْوَمِ الْأَخِرِ ، وَلْيَشْهَلُ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مُنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ؟ أيكون كل هذا التحريض والتحذير والتهبيج في شأن أمر مباح يجوز فعله ويجوز تركه ؟ .

إن أى إنسان له معرفة باللسان العربى ، ولديه أدنى تذوق له ، لا برتاب أدنى ريبة في أن الأوامر في هذه الآية وفي آية السرقة للوجوب ، والوجوب المؤكد بلا جدال . ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُحَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ .

إن الأولى من هذا الاعتساف والتحريف - الذي يسميه الكاتب اجتهاداً - أن

<sup>(</sup>١) السياسة الاسبوعية ص ٢ من العدد السادس من السنة السادسة ( ٢٠ فبراير سنة ١٩٣٧ م ) .

يقال : إن الحد لا يقام إلا إذا تكاملت الجريمة ، واستوفت كل أركانها وشروطها ، وانتفت كل الشبهات والموانع .

فلا حد على جاهل لم يعلمه المجتمع الحد الأدنى مما يجب معرفته من الحلال والحرام .

ولا حد على سارق لم يوفر له المجتمع تمام الكفاية له ولمن يعول .

ولا حد إذا وجدت شبهة معتبرة ، فالحدود تدرأ بالشبهات .

ومن تاب بعد الجريمة ، وبدت عليه أمارات النوبة ، فمن حق الإمام أو القاضي أن يسقط عنه الحد ، كما هو رأى ابن تيمية وابن القيم .

# ثالثاً : الإعراض عن الإجماع المتيقن :

ومن مزالق الاجتهاد المعاصر: تجاوز ما أجمعت عليه الأمة في عصور الاجتهاد غفلة عن هذا الإجماع وجهلا به ، أو إعراضا متعمدا عنه ، مع أن الأصوليين جميعا جعلوا من شروط المجتهد المتفق عليها: العلم بمواضع الإجماع ، حتى لا يجهد المجتهد نفسه في أمر فرغت منه الأمة ، وهي لا تجتمع على ضلالة .

وقد بينا في حديثنا عن هذا الشرط من شروط المجتهد ما المقصود بالإجماع الذي لا يجوز خرقه ولا تعديه .

ونؤكد هنا أننا لا نريد مجرد دعوى الإجماع ، فكم من مسائل ادعى فيها الإجماع . وقد ثبت فيها الحلاف ، كما تدل على ذلك الوقائع الكثيرة .

وإنما الذي نقصد إليه هنا: هو الإجماع المنيقن الذي استقر عليه الفقه والعمل جميعا، واتفقت عليه مذاهب فقهاء الأمة في عصورها كلها، وهذا لا يكون عادة إلا في إجماع له سند من النصوص، فالنص هو الحجة والمعتمد. ولكن الإجماع المستمر على العمل به أعطاه قوة أي قوة ، ونقله من الظنية إلى القطعية .

وإنما قيدت الإجماع بالمتيقن ، خشية من دعاوى الإجماع الكثيرة فيما ثبت الخلاف فيه ، كما يشهد بذلك كل من له اطلاع على المصادر الجامعة لمذاهب العلماء .

ومن ذلك ما قبل من جواز زواج المسلمة في عصرنا بالكتابي ، كما جاز زواج المسلم بالكتابية ، هذا مع أن الفرق بينهما واضح جلى ، فالمسلم يعترف بأصل دين الكتابية فهو يحترمها ويرعى حقها ولا يصادر عقيدتها . أما الكتابي فهو لا يعترف بدين المسلمة

NIX

ولا بكتابها ولا برسولها . فكيف تعيش في ظل رجل لا يرى لها أي حق باعتبارها مسلمة ؟ .

والقول بأن القرآن إنما حرم ( المشركات ) والكتابيات غير المشركات ، ينقضه قول القرآن : ﴿ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُوْمِنَاتٍ فَلَا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَارِ ، لَا هُنَّ حِلَّ لَهُمْ ، وَلَا هُمْ يَحِلُونَ لَهُنَّ ﴾ [ سورة الممتحنة : ١٠ ] . فهنا رتب الحكم على الكفر لا على الشرك حيث قال : ﴿ فَلَا تُرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَارِ ﴾ وإذا كانت العبرة بعموم اللفظ فلفظ ا الكفار ، هنا يشمل الكتابي كما يشمل الوثني ، فكل من لم يؤمن برسالة محمد عَيَاتُهُ فهو - بالنسبة لأحكام الدنيا - كافر بلا نزاع .

ومن ذلك ما ذهب إليه الأستاذان الفاضلان : الدكتور / شوق إسماعيل شحاتة ، والدكتور / محمد شوق الفنجرى ، من وجوب الزكاة في أموال النفط ، البترول ، مما تملكه الحكومات الإسلامية ، في بلاد الخليج وغيرها . وهو بمقدار الخمس . بناء على أنه ركاز ، وفي الركاز الخمس كما هو مذهب ألى حنيفة ، وألى عبيدة وغيرهما .

أما أن النفط ونحوه من المعادن ركاز ، وأن فى الركاز الحمس ، فهو ما رجمته ودللت عليه ، فى كتابى ، فقه الزكاة ، .

ولكن وجوب الخمس فيه إنما يتجه إذا كان يملكه أفراد أو شركات ، فهنا يؤخذ منه الخمس ويصرف مصارف الزكاة على ما رجحناه .

أما إذا كان ملك الدولة ، فشأنه شأن كل أموال الدولة ، وهذه لا زكاة فيها بالإجماع ، وسر ذلك يعود إلى عدة أمور :

أولا: أن الزكاة فرع الملك ولهذا أضيفت الأموال إلى مالكيها في مثل قوله تعالى : ﴿ تُحَلُّمُ عَلَى اللَّهِ عَلَى ا مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَلَقَةً ﴾ وقوله ﷺ : 1 أدوا زكاة أموالكم ، .

ومال الدولة ليس ملك رئيس الدولة ولا وزير المالية ، ولا غيرهما حتى يطالب بتزكيته ويطهر نفسه بإخراج حق الله فيه .

ثانيا : أن من أخرج الزكاة من ماله - ربع العشر أو نصف العشر أو العشر أو الخمس -طاب له الاستمتاع بالباق ولا حرج عليه ، إلا أن يطوع أو تأتى حاجة عامة أو خاصه

وهنا فى مال النفط لا يكفى أن تخرج الحكومة مقدار الزكاة منه ، وإن قدرناه بالخمس على ما هو المختار عندنا ، إذ لابد من صرفه كله فى مصالح المسلمين ومنها

مصالح الفقراء والمساكين وغيرها من الفئات المحتاجة . بل هى فى مقدمة المصالح المنصوص عليها فى مصارف الفىء ﴿ مَّا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلْرُسُولِ وَلِذِى الْقُرْبَىٰ وَالْبَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السِّبِيلِ كَى لَا يَكُونَ دُولَةً يَنْ الْأَغْنِيَّاءِ مِنكُمْ ﴾ [ سورة الحشر : ٧] .

ثالثا : إن الدولة هي المأمورة بأخذ الزكاة ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ ﴾ فكيف تأخذ من نفسها وتصبح آخذا ومأخوذا منه في وقت واحد ؟ .

أنا أعرف أن الدوافع إلى هذا القول دوافع خيرة ، وهي محاولة التغلب على أوضاع التجزئة الحالية التي تعانيها الأمة الإسلامية ، بحيث تجعل بعض الدول أو الدويلات الصغيرة الحجم القليلة السكان ، التي منّ الله عليها بالنفط في أرضها ، تملك المليارات من الدراهم أو الدنانير أو الريالات ، تغص بها خزائن البنوك الأجنبية ، على حين ترى بلاداً إسلامية أخرى ، كثيفة السكان ، قليلة الموارد ، تهددها المجاعات ، وينشب فيها الفقر أنيابه ، ويغدو أبناؤها من ضحايا الجوع فرائس سهلة لدعاة التنصير والشيوعية ، على نحو ما قال بعض السلف : ﴿ إِذَا ذَهِبِ الفقر إلى بلد قال له الكفر خذني معك ﴾ ! .

فأراد هؤلاء الأخوة الباحثون في الاقتصاد الإسلامي أن يحتالوا على هذه الأوضاع القائمة التي لا يقرها الإسلام ، فذهبوا إلى وجوب الزكاة في النفط باعتباره ، ركازا ، وفق وفي الركاز الحمس ، وما دامت هذه زكاة فإنها ترد على فقراء الإقليم ومصالحه أولا ، وفق المنهج الإسلامي في التوزيع المحلى . وما زاد عن حاجة الإقليم يوزع على الأقاليم الإسلامية الأخرب ، أو الأحوج فالأحوج .

ولو كانت الحلافة الإسلامية قائمة ، والبلاد الإسلامية موحدة ، تحت رايتها كما كان الأمر من قبل ، ما قالوا هذا القول ، ولا ظهر هذا الاجتهاد أصلا ولا كانت هناك حاجة إليه .

ورأبي أن القول بوجوب تزكية و النفط ، لا يحل مشكلة التجزئة الإسلامية القائمة ، ولا يترتب عليه بالضرورة حل مشكلات البلاد الفقيرة من العالم الإسلامي .

حتى لو فرضنا أن الدول النفطية أخذت بهذا القول: أن فى النفط الذى تملكه الدولة حقا ، وأنه الخمس لا ربع العشر ، وأنه يصرف مصرف الزكاة لا مصرف الفيء . فمن يضمن ألا تنفق حصيلة هذا على فقراء الإقليم ومصالحه الاجتماعية والعسكرية وخصوصا إذا قبل : إن تسليح الجيوش والإنفاق عليها من و سبيل الله ، وهو أحد مصارف الزكاة ؟ وعندئذ لا يبقى للمسلمين الآخرين شيء أو يبقى لهم الفتات .

وأولى من هذا في رأبي أن تعلن الحقائق الإسلامية الأساسية الواضحة وهي أن المسلمين – مهما اختلفت أوطانهم – أمة واحدة ، يسعى بدمتهم أدناهم ، وهم يد على من سواهم ، يكفل غنيهم فقيرهم ، ويأخذ قويتهم بيد ضعيفهم وهم متضامنون في العسر واليسر ، متعاونون على البر والتقوى . ولا يجور أن يعافى بلد إسلامي الفقر والمرض والجوع ، وهناك بلد أو بلاد إسلامية أخرى تنفق على الكماليات آلاف الملايين ، ولديها من الاحتياطي مئات البلايين ! .

كما لا يجوز أن يتحمل بلد إسلامى محدود الموارد عب، الجهاد ونفقاته الطائلة ضد أعدائه وأعداء الإسلام . على حين تقف الدول الإسلامية الغنية موقف المتفرج ، دون أن تؤدى فريضة الجهاد بالمال ، كما توجبه أخوة الإسلام .

وما قاله الفقهاء من ملكية النفط ونحوه من الموارد « للإمام ؛ فالإمام لا يعنى حاكم المدولة الإقليمية ، وإنما يعنى السلطة الشرعية للدولة الإسلامية الموحدة تحت راية العقيدة الواحدة ، والشريعة الواحدة ، وهذا يعنى أن هذا المال ليس ملكا لمجموعة معينة من الناس دون سواهم ، بل هو ملك للأمة المسلمة وللمسلمين حيثًا كانت مواقعهم في دار الإسلام .

# رابعاً : القياس في غير موضعه :

ومن مزالق الاجتهاد المعاصر: القياس الفاسد، كأن يقيس النص القطعي على الظنى في جواز الاجتهاد فيه، أو يقيس الأمور التعبدية المحضة على أمور العادات والمعاملات في النظر إلى حكمها ومقاصدها، واستنباط علل لها بالعقل ترتب عليها الأحكام.

والحطأ في القياس باب من أبواب الشر من قديم . حتى قيل : إن انحراف إبليس وعصيانه لله واستكباره عن امتثال الأمر ، كان بسبب قياس فاسد ، حين قال عن آدم : ﴿ أَنَا خَيْرٌ مُنْهُ ، خَلَقْتَنِي مِن مَّالٍ ، وَخَلَقْتُهُ مِن طِينٍ ﴾ [ سورة الأعراف : ١٢ ] .

وأكلة الربا من البهود وأشباههم أرادوا أن يستدلوا على إباحة الربا بقياسه على البيع كا حكى الله عنهم : ﴿ ذَٰلِكَ بِاللَّهُمْ قَالُواْ : إِنْهَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرَّبَا . وَأَحَلُ اللَّهُ الْبَيْعُ وَحَرْمَ الرِّبَا ﴾ [ سورة البقرة : ٢٧٥ ] .

ونحن لا ننكر القياس ، كما فعلت المدرسة الظاهرية ، بل نرى مع جمهور الأمة من السلف والخلف : أنه مصدر خصب من مصادر الأحكام ، ودليل على إثراء الشريعة وخلودها وقدرتها على مواجهة التطور في كل زمان ومكان وحال .

المهم فى القياس أن يكون مستندا إلى نص ثابت فى قرآن أو سنة ، اتضحت علته ، ولم يجد فارقاً بين الأصل المقيس عليه والفرع المقيس .

فلا اعتبار مثلا لقياس على غير أصل منصوص عليه .

أو على نص غير ثابت .

أو على نص ثابت ولكن لم تتضح علته .

أو اتضحت علته ، ولكن وجد فارق معتبر بين الأصل والفرع .

فالذين يقيسون على حديث ضغيف ، أو صحيح ، ولكن لم تتضح العلة فيه ، أو يقيسون مع وجود الفارق ، أو يقيسون على أقوال الفقهاء ... كل هؤلاء لا يقبل قياسهم .

وقد رأينا من يجيز للحكومة أن تستقرض من الشعب بالفوائد الربوية ، مستدلا بالقياس على أنه ه لا ربا بين الوالد وولده ، فكذلك لا ربا بين الحاكم والشعب ! .

والحق – كما قلنا فى موضع آخر – أن هذا الحكم : « لا ربا بين الوالد وولده » لم يثبت بنص ولا إجماع ، إنما هو أمر قال به بعض الفقهاء وخالفه الأكثرون . فكيف نقيس على غير أصل ؟ .

على أننا لو سلمنا بثبوت هذا الحكم – وهو غير مسلّم – لم يسلم لنا القياس أيضا ، لوجود الفارق الواضح بين الوالد وولده من ناحية ، وبين الحكومة والرعية من ناحية أخرى ، وذلك لأن هناك نصا مثبوتا في شأن الوالد وولده يقول : « أنت ومالك لأبيك » . ولا يوجد مثل هذا في الجانب الآخر ، فلم يأت نص يقول : « أنت ومالك للحكه مة » ! .

وفتح باب الأقيسة من هذا النوع إنما هو فتع لباب الفوضى ، حتى رأينا حاكما يريد أن يسوى بين الابن والبنت في الميراث قياسا على اجتهاده في منع تعدد الزوجات . أي أنه جعل اجتهاده – المرفوض – أصلا يقاس عليه مالا يجوز أن يدخل دائرة القياس ولا دائرة الاجتهاد أصلا ، لأنه من باب المعلوم من الدين بالضرورة .

### خامساً: الغفلة عن واقع العصر:

وكما أن من مزالق الاجتهاد فى عصرنا عند بعض الناس: انسياقهم وراء الواقع القائم ، واستسلامهم لتيارات العصر ، وإن كانت دخيلة على المسلمين ومناقضة للإسلام و محاولتهم تبرير هذا الواقع بإعطائه سنداً من الشرع اعتسافاً وقسراً - فإن فى مقابل هؤلاء قوما يريدون أن يجتهدوا فى غفلة عن واقع هذا العصر ، وما يمور به من تيارات ، وما تتمخض عنه أيامه ولياليه من مطالب ومشكلات .

إما لأنهم حبسوا أنفسهم في سنجن التقليد لمذهب معين لا يخرجون عن أقوال علمائه : فضيقوا على أنفسهم فيما وسنع الله عليهم ، وألزموا أنفسهم بما لم يلزمهم به الله ورسوله ، وخالفوا أثمة المذاهب أنفسهم ، الذين نهوا عن تقليدهم .

وإما لأنهم عاشوا في الماضي وحده ، دون معاناة للحاضر ، ولا استشفاف للمستقبل ، فهم داخل القفص الذهبي ، قفص التراث ، محبوسون طوعاً واختياراً ناسين ما قرأوه في هذا التراث نفسه : « إن الفتوى تتغير بتغير الزمان والمكان والإنسان ، .

أو لأنهم لم يلموا بثقافة العصر ومعارفه الأولية ، فهم يتكلمون بلغة غير لغته ، وهو يتكلم بلسان غير لسانهم ، فكيف يفهمون عنه ، ويفهم عنهم ؟ فهم فى واد ، وعصرهم فى واد آخر . وكيف يحكمون لهذا العصر أو عليه ، والحكم على الشيء فرع عن تصوره ، كما يقول علماء المنطق ؟! .

أو لأنهم يعيشون في دواثرهم الخاصة مع من يشبههم من أهل الدين والورع ، غافلين عما تحفل به الحياة من غرائب ، وما تلده الليالي من عجائب وما يفرضه التطور السريع من أوضاع ، تدخل إلى حياة الناس جهرة ، أو تتسلل إليهم خفية ، منها المستقيم ومنها الأعوج ، وفيها الصواب والخطأ ، والخير والشر وكلها تتطلب اجتهاداً ببين حلالها من حرامها ، وحقها من باطلها .

وأياً كانت الأسباب فإن الغفلة عن روح العصر وثقافته وواقعه ، والعزلة عما يدور فيه ، ينتهى بالمجتهد فى وقائع هذا العصر إلى الخطأ والزلل . وهو ينتهى غالباً بالتشديد والتعسير على عباد الله حيث يسر الله عليهم .

كالذين حرموا ذبح \* المجزر الآلى \* وأوجبوا أن يكون الذبع باليد والسكين المعتادة ولابد . وقد يليق هذا بمجتمع بسيط قليل العدد، قليل الاستهلاك للإنتاج الحيواني، أما في المجتمعات الكبيرة، وحيثًا يكون الإنتاج الحيواني بمثات ألوف الرعوس، ويراد ذبحها للاستهلاك المحلى أو التصدير الخارجي، فالأمر يحتاج إلى هذه المذابح الآلية، التي تقوم فيها و الماكينة ، مقام الإنسان فتوفر جهده ووقته ....

وإذا كان المحذور هنا هو عدم التسمية عند كل ذبيحة ، فيمكن تسجيل شريط يعلن التسمية طوال مدة الذبح .

وقد يجوز الاكتفاء بالتسمية عند بدء كل مرة نشغل فيها الآلة ، كما نسمى عند إرسال الكلب أو الصقر أو السهم عند الصيد .

على أن مذهب الشافعي لا يجعل التسمية شرطاً لصحة الذبيع.

ومثل آخر : الذين اجتهدوا في قضية \* أطفال الأنابيب \* ومنعوها منعا باتاً ، خشية اختلاط الأنساب ، وسداً للذرائع .

وأقول هنا ما سبق أن قلته في مناسبة أخرى : إن المبالغة في سد الدرائع ، قد تحرم الناس من خيرات كثيرة ، ومصالح كبيرة ، كما أن المبالغة في فتحها قد تؤدى إلى شر مستطير ، وفساد كبير .

والواجب على أهل الاجتهاد هنا : ألا يبيحوا بإطلاق ، ولا يمنعوا بإطلاق .

فالمنع بإطلاق فيه تحريم ماثم يحرمه الله ورسوله ، وتضييق على المكلفين فى أمر لهم فيه سعة .

والإباحة بإطلاق توقع فيما حرمه الله ورسوله ، وتجر إلى مفاسد جمة .

فلابد من التفصيل ، بإباحة بعض الأساليب والصور بقيود وشروط ، ومنع البعض الآخرَ .

وهذا ما انتهت إليه ندوة و الإنجاب في ضوء الإسلام ، التي انعقدت في الكويت بين الفقهاء والأطباء ، وكان قرار الأغلبية في هذا الأمر : أنه جائز شرعاً إذا تم بين الزوجين ، أي كان الحيوان المنوى من الزوج والبويضة من الزوجة ، أثناء قيام الزوجية فلا يجوز أن يتم ذلك بعد موت الزوج ، أو طلاق الزوجة ، وبشرط أن تراعى الضمانات الدقيقة الكافية لمنع المجتلاط نطف الرجال أو بويضات النساء ، فتختلط بذلك الأنساب .

واتفق الجميع على أن ذلك يكون حراماً إذا كان فى الأمر طرف ثالث ، سواء كان من غير الزوج ، أم بويضة من غير الزوجة ، أم جنيناً من غيرهما ، أم رحماً من امرأة أخرى تقوم بالحمل عن صاحبة البويضة .

ونحو هؤلاء الذين اجتهدوا في تحريم التصوير الفوتوغرافي الذي اشتدت الحاجة إليه ، وعمت البلوى به ، وأصبح من الضرورات الاجتاعية في بعض الأحوال ، كصور البطاقات الشخصية ، وجوازات السفر ، والشهادات الدراسية ، وملفات الخدمة ، كا أصبح أمراً لازماً للصحافة المعاصرة ، ولم تعد تقرأ صحيفة تقدم أخبارها واستطلاعاتها كلاما بلا صور تؤيده وتبعث فيه الحياة .

وأكثر من ذلك • التلفاز • الجهاز الخطير الذى بات أقوى المؤثرات في حياة الناس ، وتوجيه أفكارهم وميولهم وأذواقهم ، ونقل العالم إليهم وهم في عقر بيوتهم .

هل يتصور أن نحرم المجتمع الإسلامي والدولة الإسلامية من هذه الأداة الجبارة لأنها تقوم على التصوير ، في حين يستخدمه أعداؤنا بقوة وجدارة ، لما له من تأثير ساحر يجمع بين الصوت والصورة ؟ .

ومن هذا النوع من الاجتهادات التى أغفلت واقع العصر : ما لا يزال بعض العلماء يرددونه من إباحة التدخين ، بناء على قاعدة أن الأصل فى الأشياء الإباحة ، وما قاله بعض العلماء أول ظهور التدخين منذ قرون .

ولا ريب أن هؤلاء لم يتبين لهم ما تبين لنا في هذا العصر من أضرار التدخين التي أجمعت عليها الهيئات العلمية والطبية في العالم ، وألفت فيها كتب ، وعقدت لها ندوات ومؤتمرات ، حتى أن شركات تصنيع و الدخان ، وتعبئته غدت ملزمة بأن تكتب على علب و السجائر ، أنها ضارة بالصحة .

إن المجتهد الحقيقي هو الذي يمثل الأصالة ، ويمثل المعاصرة معا . فلا ينقطع عن أمسه ، ولا ينعزل عن يومه ، ولا يغفل عن غده .

#### سادساً : الغلو في اعتبار المصلحة ولو على حساب النص :

وقبل أن نتحدث عن هذا المزلق الذي سقط فيه كثيرون بمن أقحموا أنفسهم ف ميدان الاجتهاد . لابد أن نقول كلمة عن المصلحة في نظر الشريعة . إن أفضل عنوان لرسالة محمد عَلِيْكُ أنها رحمة للعالمين كما وصفها القرآن ، وما وصف صاحبها به نفسه بقوله : ( إنما أنا رحمة مهداة » .

وخير ما يعبر عن سمات هذه الرسالة ما وصف الله به صاحبها المبعوث بها في كتب أهل الكتاب أنه : ﴿ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَر وَيُوطَّى لَهُمُ الطَّيْبَاتِ وَيُحْرَمُ عَلَيْهِمُ الْحَبَالِثَ ، وَيَطْنَعُ عَنْهُمْ إصْرَهُمْ ، وَالْأَغْلَالُ التي كَانَتْ عَلَيْهُمْ ﴾ [ سورة الاعراف : ١٥٧ ] .

وخير ما يوصف به كتابها : أنه ﴿ يَهْدِى لِلَّنِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ . . [ سورة الإسراء : ٩ ] ﴿ وَشِفَاءٌ لَمَا فِي الصُّلُورِ ، وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لَلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [ سورة يونس : ٧٥ ] ﴿ بَيْهَاناً لَكُلُّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً وَبُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [ سورة النحل : ٨٩ ] .

ومن هنا اشتملت هذه الشريعة على كل ما فيه خير الناس ، ومصلحتهم في دنياهم وآخرتهم ، وعلى كل ما يدرأ الشر والفساد عنهم أفراداً وجماعات ، في معاشهم ومعادهم .

وإذا تعارضت المصالح والمفاسد كما هو الشأن في جل أمور الحياة ، فإن الشريعة ترجع أعلى المصلحتين ، وتختار أخف الضررين ، وتقدم درء المفسدة على جلب المصلحة ، ولا تبالى بمنفعة صغيرة وراءهامضرة كبيرة ، كما رأينا ذلك في تحريم الحمر ، لما وراءها من ضرر كبير على العقول والأجسام والأعراض والأخلاق والأموال ، برغم ما فيها من منافع اقتصادية لبعض الناس . وهو ما أشار إليه القرآن بقوله : ﴿ يَسْأَلُونَكُ عَنِ الْحَمْرِ وَالْمَيْسِيرِ قُلُ فِيهِمَا إِنْمٌ كَبِيرٌ وَمَنافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِن لَفْعِهِمَا ﴾ [ سورة المجمّر وَالْمَيْسِيرِ قُلُ فِيهِمَا إِنْمٌ كَبِيرٌ وَمَنافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِن لَفْعِهِمَا ﴾ [ سورة المجمّر وَالْمَيْسِيرِ قُلْ فِيهِمَا إِنْمٌ كَبِيرٌ وَمَنافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِن لَفْعِهِمَا ﴾ [ سورة البحرة : ٢١٩ ] .

الذى لاريب فيه أن ما نصت عليه الشريعة من أحكام ، أحل الله بها الحلال وحرم الحرام ، وفرض الفرائض ، وحد الحدود ، هو المصلحة التى لا ينازع فيها مسلم ، وإن خفى عليه وجهها ، ولكنها ليست مصلحة فرد أو طبقة أو جنس ، ولا المصلحة المادية الدنيوية العاجلة فقط ، إنها مصلحة نوع الإنسان في مادياته ومعنوياته ، في أفراده وجماعاته ، في دنياه و آخرته .

وقد شرع له ذلك من هو أعلم بمصلحته منه ، ومن هو أرحم به من والديه وأبر به من نفسه : الله جل شأنه . ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدُ مِنَ الْمُصْلِحِ ﴾ [ سورة البقرة : ٢٢٠] ، ﴿ إِنَّ اللَّهَ ] ، ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ حَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْحَبِيرُ ﴾ [ سورة الملك : ١٤] ، ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفُ رَّجِيمٌ ﴾ [ سورة البقرة : ١٤٣] .

ولهذا لا يتصور أن يكون فى الشريعة المقطوع بها حكم يضاد مصالح الخلق، أو يكون مجلبة للإضرار بهم ، كيف وقد نصت على أن و لا ضرو ولا ضرار ، وأصبح ذلك من قواعدها القطعية ، التي تبنى عليها الاحكام ، وتتفرع الغروع .

وفى هذا يقول الإمام ابن القيم :

و إن الشريعة مبناها وأساسها على الحكم ومصالح العباد في المعاش والمعاد وهي عدل كلها ، ورحمة كلها ، ومصالح كلها ، وحكمة كلها ، فكل مسألة خرجت عن العدل إلى الجور ، وعن الرحمة إلى ضدها ، وعن المصلحة إلى المفسدة ، وعن الحكمة إلى العبث ، فليست من الشريعة وإن أدخلت فيها بالتأويل ، فالشريعة عدل الله بين عباده ، ورحمته بين خلقه ، وظله في أرضه ، وحكمته الدالة عليه وعلى صدق رسوله عليه أتم دلالة وأصدقها و (١) .

# حيث يوجد شرع الله فثم المصلحة :

ومن هنا نقول مطمئنين اطمئنانا مبعثه اليقين بربانية هذه الشريعة أولا ، واستقراء أحكامها الثابتة ثانيا : حيثًا وجد شرع الله فثم المصلحة .

أما العبارة التي تتردد على كثير من الألسنة والأقلام اليوم ، والتي تقول : • حيثًا وجدت المصلحة فثم شرع الله • فلا تؤخذ على إطلاقها ، وإنما تقبل فيما لم يحكم فيه نص صحيح صريح .

وهذا هو مجال المصلحة التي عرفت لدى الأصوليين به المصلحة المرسلة ، وهي التي لم يرد نص شرعي خاص باعتبارها ولا بإلغائها .

وقد دل استقراء علل الأحكام المنصوص عليها والمستنبطة كا دل عمل الخلفاء الراشدين والصحابة رضى الله عنهم على صحة مذهب الذين احتجوا بهذه المصلحة واستندوا إليها .

يقول العلامة القرافي :

ومما يؤكد العمل بالمصلحة المرسلة : أن الصحابة رضوان الله عليهم – عملوا أموراً

<sup>(1)</sup> أعلام الموقعين : جـ ٣ مس ١

لمطلق المصلحة ، لا لتقدم شاهد بالاعتبار ، بحو كتابة المصحف ولم يتقدم هيه أمر ولا نظير .

ولا نظير . وكذلك ترك الحلافة شورى ، وتلوين الدواوين ، وعمل السكة ، النقود ، للمسلمين ، واتخاذ السجن ، فعل ذلك عمر رضى الله عنه .

وهذه الأوقاف التي بإزاء مسجد رسول الله عَلِيْكُه ، والتوسعة بها في المسجد عند ضيقه ، فعله عثمان رضي الله عنه .

وتجديد الأذان في الجمعة بالسوق ، وهو الأذان الأول فعله عثمان رضي الله عنه ، وذلك كثير جدًا لمطلق المصلحة (١) .

وقد اشترط للعمل بهذه المصلحة شروطاً ، أولها وأهمها :-ألا تعارض نصاً محكماً ، ولا قاعدة قطعية ، وإلا كانت مهدرة ملغاة .

ومن هنا تكون المصلحة المصادمة للنصوص القرآنية ، أو النبوية ، مصلحة ملغاة ومهدرة ، لأن النص هو الواجب الاتباع ، وهو المتعبد به ، كا قال تعالى : ﴿ البُّعُواْ مَا أَنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِكُمْ وَلَا تُشِعُواْ مِن دُونِهِ أُولِيَاءَ ﴾ [ سورة الأعراف : ٣ ] ﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا ﴾ [ سورة النور : ٤٥ ] ، ﴿ فَلْيَخْذُرِ الَّذِينَ يُخَالِقُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِيْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [ سورة النور : ٢٣ ] .

والواقع أن المصلحة المصادمة للنصوص ، لا تكون - عند التأمل العميق ، والتحليل الدقيق - مصلحة حقيقية ، بل هي مصلحة موهومة ، زينها لصاحبها القصور ، أوالغفلة أو الموى ، أو التقليد للآخرين .

وقد ذكر الأصوليون مثالا للمصلحة التي ألغاها النص: ما أفتى به القاضى يحيى بن يحيى الليثى لأحد أمراء الأندلس حين جامع أهله فى نهار رمضان ، وكان المعروف أن يقول له : كفارتك تحرير رقبة ، كا صح بذلك الحديث . ولكنه ألزمه بصيام شهرين متتابعين ولم يجز له العتق ، بناء على أنه يستطيع أن يجامع كل يوم ويعتق عنه رقبة ، فكان الصوم زدعاً له فى نظره ، لا يغنى عنه عتق ولا إطعام .

وهنا نقول : إن الفقيه نظر إلى مصلحة الردع للأمير ، وغفل عن مصلحة أخرى أهم. وأكبر ، وهي مصلحة الرقاب التي تحرر وتعتق ، وتخرج من الرق – الذي اعتبره

<sup>(</sup>١) شرح تنقيح الفصول للقراق ص ١٩٩ - المطبعة الحيرية عصر ١٣٠٦ هـ

الشرع بمثابة الموت " إلى الحرية التي هي بمثابة لحياة ، ولهذُّ اعتبر القرآن والسنة ؛ فك الرقبة ؛ من أعظم القربات عند الله .

وهكذا كل المصالح المصادمة للنصوص لا تكود مصالح إلا في وهم دعاتها ﴿ قُلْ أَأَنْتُمْ اللَّهُ ﴾ [ سورة البقرة : ١٤٠ ] ، ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَلْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [ سورة النور : ١٩ ] .

# المصالح التي عورضت بها النصوص مصالح موهومة :

ومن ثم كان من مزالق الاجتهاد المعاصر : الغلو في اعتبار المصلحة ، إلى حد تقديمها على محكمات النصوص أحيانا ، وهذا ما جعل هؤلاء يحيون ذكر نجم الدين الطوفي الذي بالغ في تقدير المصلحة حتى قدمها على النص والإجماع ، وخالف في هذا كل من أخذ بالمصلحة من قبله ممن اعتبرها أصلا ودليلا ، من المالكية ومن وافقهم ، فهم لم يعتبروها إلا بشرط عدم معارضتها للنصوص والقواعد كما أشرنا ، ومن ثم سموها و المصلحة المرسلة ، أي المرسلة عن اعتبار الشارع لها أو إلغائه إياها .

وإن الدارس الذي يتأمل في المصالح التي اعتبرتها بعض الاجتهادات المعاصرة المتعجلة ، وتركت من أجلها النصوص ، يجدها عند التحقيق مصالح وهمية لا حقيقية .

#### مصلحة إباحة الربا:

ومن ذلك المصلحة التي أراد بعضهم يوما أن يحللوا بها الربا ، وهو من الموبقات السبع ، والذي أذن القرآن مرتكبه بحرب من الله ورسوله .

فقد زعموا أن الاقتصاد عصب الحياة ، والبنوك عصب الاقتصاد ، والفوائد الربوية عصب البنوك ، وهذا يوجب علينا أن نجتهد في تسويغ الفوائد بطريقة أو بأخرى . وهذا ما سقط فيه بعض الناس على اختلاف طرائقهم .

فمنهم من لجأ إلى النصوص يقسرها فسرا على ما يريد من تفسير ، متعسفا في الفهم والتأويل بغير حجة ولا بينة ، كالذين استبدلوا بقوله تعالى : ﴿ لَا تَأْكُلُواْ الرّبَا أَضُعَافاً مُضَاعَفَةً ﴾ [ سورة آل عمران : ١٣٠ ] ، بأن الربا القليل الذي لا يبلغ أن يكون أضعافا مضاعفة لا يدخل دائرة التحريم .

وقد رد على هؤلاء شيخنا العلامة المرحوم الدكتور / محمد عبد الله دراز في بحثه عن « الربا » الذي قدمه لمؤتمر باريس سنة ١٩٥١ . ومنهم من قال : إن الربا الذي حرمه القرآن الكريم ، وتوعد عليه بأشد الوعيد إنما هو ربا الجاهلية ، وهو مخالف لربا هذا العصر .

والصواب هنا ما قاله العلامة الشيخ أبو زهرة رحمه الله : و إن ربا القرآن هو كل زيادة في الدَّين في نظير الأجل و . وهذا هو الربا الذي لا يشك فيه ، كما قال الإمام أحمد ، لأنه حرام بصريح نص القرآن ﴿ وَإِن تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُؤُوسٌ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلِمُونَ وَلَا تُظْلِمُونَ ﴾ [ سورة البقرة : ٢٧٩ ] .

ومنهم من فرق بين ربا الاستهلاك وربا الإنتاج ، فالمحرم فى نظرهم هو الفائدة التى تؤخذ على دين كان للاستهلاك فى الحاجات الشخصية كالمأكل والملبس ، وليس ما أخذ للاستغلال والإنتاج ونحو ذلك .

والحق أن النصوص المحرَّمة عامة تشمل النوعين جميعاً ، ولم تفرق بينهما ، وربا الجاهلية الذي عرفه أهل مكة كان أكثره للاستغلال ، كربا العباس وغيره ، والإسلام يريد أن يتعاون رأس المال والعمل ، على أن يشتركا في الربح والحسارة . والحكم هنا واضع بيّن . '

والحكمة أيضا واضحة ، كما ذكر المرحوم الشيخ أبو زهرة ، وهى : أن تحريم الربا . تنظيم اقتصادى لرأس المال المنتفع به ليعمل الناس جميعا ، ومن لم يستطع العمل قدم المال لمن يعمل .

ومنهم من لجأً إلى الضرورة بدعوى أن الحياة المعاصرة لا تستغنى عن الفوائد . فقد غدت ضرورة اقتصادية . والضرورات تبيح المحظورات .

وهذا ما اتجه إليه شيخنا شلتوت رحمه الله حيث ذكر في « الفتاوى » : « أن ضرورة الأفراد وضرورة الأمة كثيرا ما تدعو إلى الاقتراض بالربح . وأن الإثم مرفوع في هذه الحالة عن المقترض .

ومن فضل الله أن هذه التبريرات المختلفة التي ظهرت في وقت أصيب المسلمون فيه بالهزيمة النفسية أمام طغيان النظام الرأسمالي الغربي ، وسيطرته على معظم العالم ، لم تلبث أن ظهر عَوارها ، وانكشف وهنها وتهافتها في مواجهة النقد العلمي الموضوعي ، الذي قام به رجال مسلمون منصفون ، كثير منهم من رجال الاقتصاد الوضعي ذاته .

من هؤلاء أبو الأعلى المودودي في كتابه عن الربا اوالدكتور محمد عبد الله العربي والشيخ الدكتور محمد عبد الله دراز ، والدكتور محمود أبو السعود ، والدكتور عيسي

عبده إبراهيم ، والشيخ محمد أبو زهرة ، و الدكتور أحمد النجار ، والدكتور محمد نجاة الله الصديقي وغيرهم .

وقد أظهرت الدراسات الاقتصادية المحض أن الربا لا يحمل فى طيه أية مصلحة للبشر مادية أو معنوية ، بل وراءه الفساد والشر على مختلف الأصعدة : اقتصاديا واجتماعيا وسياسيا .

وفوق ذلك كله أثبت الدراسات الجادة أن فى الإمكان إقامة بنوك بلا فوائد ثم شهد الواقع بجهود المخلصين بقيام بنوك إسلامية وشركات استثارية إسلامية ، تعمل على تطهير حياة المسلمين من الربا .

ولا ريب أن البشر إذا تركوا لتقدير مصالحهم وحدهم ، دون اهتداء بوحى الله فلا غرو أن يضلوا الطريق ، ويضخموا بعض المصالح على حساب أخرى أعظم منها وأبقى . أو يقدروا بعض المصالح غافلين عما تعقبه من مفاسد تفوقها ، وتعفى على أثرها . بل كثيرا ما اعتبروا بعض المفاسد الكبيرة مصالح الأن فيها تحقيق شهوة عارضة لهم أو إشباع للة عاجلة في حياتهم .

وقد رأينا في عصرنا من أباحوا الزني ، وحمته قوانينهم وتقاليدهم ، ورأينا من أباحوا الشفوذ الجنسي ، وأجازوا للرجل أن يتزوج الرجل ، وللمرأة أن تتزوج المرأة وبارك ذلك بعض آباء الكنائس من النصارى الغربيين !! .

ورأينا من أباحوا الخمر والمسكرات ، وحموا صناعتها وتجارتها ، برغم ما يعلمون من أضرارها المادية والمعنوية على الفرد والأسرة والمجتمع .

# نقل صلاة الجمعة إلى يوم الأحد للمصلحة المزعومة :

ومن أعجب ما رأيته في هذا المقام هو تقدير المصالح الدينية بمحض الرأى القاصر وإن عارضت النصوص الصريحة المحكمة .

وأوضع مثال لذلك ما كتبه أحد المشتركين ف و ملتقى الفكر الإسلامى و السابع عشر بالجزائر ، حيث اقترح نقل صلاة الجمعة للمقيمين ف أمريكا إلى يوم الأحد البجتمع على الصلاة عدد أكبر .

وها أنذا أنقل كلامه بنصه :

روقعت لى حادثة غريبة أرى من الواجب أن أرويها: ذلك بأنه زارنى فى بيروت منذ بضع سنين ، وفد من إخوافى مسلمى أمريكا الشمالية ، وهم من أصل عرفى ، وذكروا أن أكثرية المدينة التى يسكنونها أصبحت إسلامية ولذلك لم يعد من معنى لبقاء الكنيسة الموجودة فيها فطرحها أهلها بالمزاد العلنى لبيعها ، فاشتراها رجل من المسلمين ميسور وزوجته ، وجعلوا الكنيسة مسجدا جامعا . وهم غير محتاجين إلى أحد ، وإنما هم محتاجون للرأى الشرعى . قالوا : لقد جهزنا المسجد الجامع بكل حاجاته ، وعينا إماما وخطيبا للجمعة والعيدين غير أن صلاة الجمعة لا يكاد يحضرها أحد ، لانشغال الناس بأعمالهم ، ولو جعلناها يوم الأحد لغص الجامع ، على رحبه ، بالمصلين .

أليس هذا الوضع الغريب جديرا بأن يرجع فيه إلى رأى الإمام نجم الدين الطوفي ، الذي عالج موضوعا هاما هو و رعاية المصلحة و ؟ .

وإن لم نعتمد رأى الطوق ، أليس مهما أن نجتهد في معنى قوله ﷺ : « لا ضرر ولا ضرار ؛ ؟ ) أ ه .

ويبدو أن الكاتب لا يعرف أن الطوق – على ما فى رأيه من شطط جعله موضع استنكار كل العلماء – قد استثنى العبادات والمقدرات ، فلم يجعل لاعتبار المصلحة سبيلا ، إليهما وجعل المعتمد فيهما على النص .

أما صاحبنا فلم يستنن شيئا ، وقد ناقشناه في و الملتقى ، ،وقلنا له : ماذا تسمى هذه الصلاة المقترحة : صلاة الجمعة أم صلاة الأحد ؟ وماذا تصنع بالسورة التي سماها القرآن و سورة الجمعة » أتغير اسمها ، وتجعله و سورة الأحد ؛ ؟ وماذا تصنع مع الآية الكريمة في تلك السورة : ﴿ يَا آيُهَا اللِّينَ آمَنُوا إِذَا لُودِي لِلصَّلَاةِ مِن يَوِمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى فَيْ اللَّهِ وَفَرُوا الْبَيْعَ ﴾ أتضع بلل و يوم الجمعة ، في الآية و يوم الأحد ، أم تعتبر هذه الآية منسوعة أم ماذا ترى ؟!! .

الواقع أن الاجتهاد لو ترك بهذه الصورة ، سيمضى بلا خطام ولا زمام ، وسيخبط منتحلوه خبط العشواء ، تارة إلى اليمين ، وتارة إلى اليسار .

وكثيرا ما ينتهون – وهم ينتحلون دعوى المصلحة – إلى آراء ليس فيها أية مصلحة دينية ولا دنيوية وليس فيها إلا الضرر والضرار .

### إلغاء الرخص المشروعة لعدم الحاجة إليها فيما زعموا

وأنقل هنا أيضا ما ذكره الكاتب السابق حول بعض الرخص الشرعية التي خفف الله عن المسافر ، مثل قصر الصلاة الرباعية ، ومثل الجمع بين الظهر والعصر أو بين المغرب والعشاء . يقول في البحث ذاته ، وفي الموضع نفسه :

( كذلك نرى أن السفر في هذه الأيام ، هو غير السفر قبل أربعة عشر قرنا ، وربما قبل أن الأسباب التي أدت إلى وضع أحكام لصلاة المسافر لم يعد لها من وجود . فإذا طبقنا الأحكام الأصولية التي وضعها الأثمة السابقون ، ومنها : • أن الأحكام الشرعية تدور مع أسبابها وجودا وعدما ، وجدنا أن القصر والجمع في الصلاة ، لم يعد لهما من سبب عند المسافر .

هذه وغيرها ، أمور تحتاج إلى الاجتهاد على نحو يدعو إلى الالتزام الذاتي ) .

والعجيب أن الكاتب استشهد هنا بما ينقض دعواه ، وبهدم فكرته ، فقد ذكر أن الأحكام الأصولية التي وضعها الأئمة السابقون أداروها على السبب أو العلة فهي تدور مع أسبابها وجوداً وعدماً .

وهذا صحيح ، فالحكم يدور على السبب أو العلة وليس على الحكمة . والعلة وصف ظاهر منضبط ، يمكن تحديده وتعريفه لكل مكلف . أما الحكمة فهي لا تنضبط .

وإذا نظرنا إلى أمر كالسفر ، وجدنا الحكمة في شرعية الرخص فيه هي المشقة وهذه لو رتبت عليها الأحكام لوجدنا في الناس من يحتمل أعظم المشقات ويجهد نفسه غاية الجهد ، ولا يستعمل الرخصة ، على حين نجد آخرين لأدنى جهد يدعى أنه وجد المشقة .

لهذا نظر الأثمة إلى النصوص الواردة فوجدوها تدير الأحكام على العلل والأسباب الظاهرة .

فالسبب أو العلة في رخص السفر هو السفر ذاته ، وليس ما يترتب عليه من مشقة هي الحكمة الباعثة على شرع الرخصة .

ونظير هذا في عصرنا وضع نهاية صغرى للنجاح في امتحان الطلاب ، فهي علة أو سبب للنجاح ، والحكمة هي استيعاب الحد الأدنى من المقرر الدراسي فهماً وهضماً ، ولكنا لا نستطيع الوصول إلى هذه الحكمة ، لأنها لا تنضبط ، فقام مقامها السبب أو العلة

وهو الدرجات . ولهذا يرسب من لم يحصلها وإن كان في الواقع فاهمأ مستوعباً .

ومثل ذلك إشارة المرور حين تعطى الضوء الأحمر ، فهذه علة أو سبب لتوقف السيارات عن السير في اتجاه الإشارة ، والحكمة هي منع التصادم . ولكن لا يعمل بهذه الحكمة ، بحيث يجوز السير – والإشارة حمراء – إذا لم تكن هناك سيارات ، بل يجب عليه التوقف ، حتى تعطيه الإشارة الضوء الأخضر ، فهذا اتباع للسبب والعلة لا الحكمة .

وبهذا نجد توافق الأحكام الشرعية مع الأحكام الوضعية في رعاية العلل الظاهرة المنصبطة ، حتى لا تضطرب الأحكام .

# تحريم الزواج بأكثر من واحدة :

وإذا كان فى الاجتهادات المعاصرة – التي اجترأت على النصوص – ما حاول أن يحل الحرام ، ويبدل الشعائر ، فإن منها ما حاول أن يحرم الحلال المشروع ، الذى استقر عليه الإجماع الفقهي والعملي جميعا .

وأقرب مثال يذكر فى هذا المقام: ما دعا إليه بعضهم من منع الزواج بأكثر من واحدة ، لما يترتب على التعدد - فى زعمه - من مفاسد أسرية ومضار اجتماعية وأخذ بذلك بعض البلاد الإسلامية المقلدة للغرب .

واحتج هؤلاء بأن من حق ولى الأمر أن يمنع بعض المباحات جلبا لمصلحة أو درءا لمفسدة .

بل أن بعضهم حاول ف جرأة وقحة أن يحتج بالقرآن على دعواه هذه ، فقالوا : إن القرآن اشترط لمن يتزوج بأكثر من واحدة أن ينق من نفسه بالعدل بين الزوجتين أو الزوجات ، فمن خاف ألا يعدل وجب أن يقتصر على واحدة . وذلك قوله تعالى : ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلّا تُقْسِطُواْ فِي الْيَتَامَىٰ فَالكِحُواْ مَا طَابَ لَكُم مِّنَ النَّسَاءِ مَثَنَىٰ وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلّا تَعْدِلُواْ فَوَاحِدةً ﴾ [ سورة النساء : ٣ ] .

هذا هو شرط القرآن للتعدد : العدل . ولكن القرآن – فى زعمهم – جاء فى نفس السورة بآية بينت أن العدل المشروط غير ممكن وغير مستطاع . وهي قوله سبحانه : ﴿ وَلَن تَسْتَطِيعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَيْنَ النَّسَاءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ ، فَلَا تَمِيلُوا كُلُ الْمَيْلِ فَتَذَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةِ ﴾ [ سورة النساء : ١٢٩] .

وبهذا نفت هذه الآية اللاحقة ما أثبتته الآية السابقة! .

والحق أن هذه الاستدلالات كلها باطلة ولا تقف أمام النقد العلمي السليم وسنعرض لها واحدا واحدا .

#### الشريعة لا تبيح ما فيه مفسدة راجحة :

١ أما القول بأن التعدد قد جر وراءه مفاسد ومضار أسرية واجتماعية فهو قول يتضمن مغالطة مكشوفة .

ونقول ابتداء لهؤلاء المغالطين :-

إن شريعة الإسلام لا يمكن أن تحل للناس شيئا يضرهم ، كا لا تحرم عليهم شيئا ينعهم ، بل الثابت بالنص والاستقراء أنها لا تحل إلا الطيب النافع ، ولا تحرم إلا الحبيث الضار . وهذا ما عبر عنه القرآن بأبلغ العبارات وأجمعها في وصف الرسول عَلَيْكُ كَا بشرت به كتب أهل الكتاب ، فهو ﴿ يَأْمُوهُم بِالْمَعُرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكُو وَيُحِلُ لَهُمُ الطّيبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِم الْحَبَائِثَ وَيَعْمَعُ عَنْهُمْ إصرَهُمْ وَالْأَغْلَالُ الَّتِي كَالتُ عَلَيْهِمْ ﴾ الطّيبات وَيُحرِّمُ عَلَيْهِم الْحَبَائِثَ وَيَعْمَعُ عَنْهُمْ إصرَهُمْ وَالْأَغْلَالُ الَّتِي كَالتُ عَلَيْهِمْ ﴾ وسورة الأعراف : ١٥٧ ] .

فكل ما أباحته الشريعة فلابد أن تكون منفعته خالصة أو راجحة وكل ما حرمته الشريعة فلابد أن تكون مضرته خالصة أو راجحة ، وهذا واضع فيما ذكره القرآن عن الحدر والميسر : ﴿ قُلْ فِيهِمَا إِفْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِن لَفْعِهِمًا ﴾ [ سورة البقرة : ٢١٩] .

وهذا هو ما راعته الشريعة فى تعدد الزوجات فقد وازنت بين المصالح والمفاسد، والمنافع والمضار، ثم أذنت به لمن يحتاج إليه، ويقدر عليه بشرط أن يكون واثقا من نفسه برعاية العدل، غير خائف عليها من الجور والميل ﴿ فَإِنْ خِفْتُمُ أَلَّا تَعْدِلُواْ فَوَاحِدَةً ﴾ .

فإذا كان من مصلحة الزوجة الأولى أن تبقى وحدها متربعة على عرش الزوجية لا ينازعها أحد ، ورأت أنها ستتضرر بمزاحمة زوجة أخرى لها ، فإن من مصلحة الزوج أن يتزوج بأخرى تحصنه من الحرام ، أو تنجب له ذرية يتطلع إليها ، أو غير ذلك . وإن من مصلحة الزوجة الثانية كذلك أن يكون لها نصف زوج تحيا في ظله ، وتعيش في كنفه وكفالته ، بدل أن تعيش عانسا أو أرملة أو مطلقة محرومة طوال الحياة . وإن من مصلحة المجتمع أن يصون رجاله ، ويستر على بناته ، بزواج خلال يتحمل فيه كل من الرجل والمرأة مسئوليته فيه ، عن نفسه وصاحبه وما قد يرزقهما الله من ذرية ، بدل ذلك التعدد الذي عرفه الغرب الذي أنكر على المسلمين تعدد الحليلات ، وأباح هو تعدد الحليلات ، وهو تعدد غير أخلاق وغير إنساني ، يستمتع فيه كلاهما بصاحبه دون أن يتحمل أية تبعة ، ولو جاء من هذه الصلة الخبيئة ولد ، فهو نبات شيطاني لا أب له يضمه إليه ، ولا أسرة تحنو عليه ، ولا نسب يعتز به .

فأى المضار أولى أن تجتنب ؟ .

على أن الزوجة الأولى قد حفظت لها الشريعة حقها فى المساواة بينها وبين ضرتها ، فى النفقة والسكنى والكسوة والمبيت . وهذا هو العدل الذى شُرط للتعدد .

. صحيح أن بعض الأزواج لا يراعون العدل الذى فرضه الله عليهم ، ولكن سوء التطبيق لا يعنى إلغاء المبدأ من أساسه ، وإلا لألغيت الشريعة – بل الشرائع – كلها . ولكن توضع الضوابط اللازمة .

# حق ولى الأمر في منع المباحات :

٢ - وأما ما ادعاه هؤلاء من أن حق ولى الأمر منع بعض المباحات فنقول لهم : - إن الذي أعطاه الشرع لولى الأمر هو حق تقييد بعض المباحات لمصلحة راجحة في بعض الأوقات أو بعض الأحوال ، أو لبعض الناس ، لا أن يمنعها منعا عاما مطلقا مؤبدا . لأن المنع المطلق المؤبد أشبه بالتحريج الذي هو من حق الله تعالى ، وهو الذي أنكره القرآن على أهل الكتاب الذين ﴿ اتَّحَلُوا أَخْبَارُهُمْ وَرُهْبَائِهُمْ أَرْبَاباً مِّن دُونِ اللهِ ﴾ القرآن على أهل الكتاب الذين ﴿ اتَّحَلُوا أَخْبَارُهُمْ وَرُهْبَائِهُمْ أَرْبَاباً مِّن دُونِ اللهِ ﴾ المورة التوبة : ٣١] .

وقد جاء الحديث مفسرا للآية ، إنهم أحلوا لهم وحرموا عليهم فاتبعوهم ، .

إن تقييد المباح مثل منع ذبح اللحم فى بعض الأيام تقليلا للاستهلاك منه ، كما حدث فى عصر عمر رضى الله عنه ، ومثل منع زراعة محصول معين بأكثر من مقدار محدد كالقطن فى مصر ، حتى لا يجور التوسع فى زراعته على الحبوب والمحاصيل الغذائية التى يقوم عليها قوت الناس .

ومثل منع كبار ضباط الجيش أو رجال السلك الدبلوماسي من الزواج بأجنبيات ، خشية تسرب أسرار الدولة ، عن طريق النساء إلى جهات معادية . ومثل ذلك منع زواج الكتابيات إذا خيف أن يحيف ذلك على البنات المسلمات ، وذلك في مجتمعات الأقليات الإسلامية الصغيرة والجاليات الإسلامية المحدودة العدد .

أما أن نجىء إلى شىء أحله الله تعالى وأذن فيه بصريح كتابه وسنة نبيه عَلِيْكُم ، واستقر عليه عمل الأمة مثل الطلاق أو تعدد الزوجات ، فنمنعه منعا عاما مطلقا مؤبدا . فهذا شىء غير مجرد تقييد المباح الذى ضربنا أمثلته .

# معنى ﴿ وَلَن تُسْتَطِيعُواْ أَنْ تَغْدِلُواْ بَيْنَ النَّسَاءِ ﴾ :

وأما الاستدلال بالقرآن الكريم فهو استدلال مرفوض ، وتحريف للكلم عن موضعه وهو يحمل في طيه اتهاما للنبي عليظه و لأصحابه رضى الله عنهم بأنهم لم يفهموا القرآن ، أو فهموه وخالفوه متعمدين .

والآية التي استدلوا بها هي نفسها ترد عليهم ، لو تدبروها . فالله تعالى أذن في تعدد الزوجات بشرط الثقة بالعدل ، ثم بين العدل المطلوب في نفس السورة حين قال : ﴿ وَلَن تَسْتَطِيعُواْ أَن تَعْدِلُواْ بَيْنَ النّسَاءِ ولَوْ حَرَصْتُمْ ، فَلَا تَمِيلُواْ كُلِّ الْمَيْلِ فَتَلَرُوهَا كَالْمُعَلَقَةِ ﴾ [ سورة النساء : ١٢٩] .

فهذه الآية تبين أن العدل المطلق الكرر

البشر؛ لأن العدل الكامل يقتضى المساواة بينهن فى كل شيء حتى فى ميل القلب، وشهوة الجنس، وهذا ليس فى يد الإنسان، فهو يحب واحدة أكثر من أخرى، وبميل إلى هذه أكثر من تلك، والقلوب بيد الله يقلبها كيف يشاء.

ومن ثم كان النبي عَلِيْكُ يقول بعد أن يقسم بين نساله في الأمور الظاهرة من النفقة والكسوة والمبيت : « اللهم هذا قسمى فيما أملك فلا تؤاخذني فيما تملك ولا أملك » يعنى أمر القلب .

فأمر القلب هذا هو الذي لا يستطاع العدل فيه ، وهو في موضع العفو من الله تعالى ، فإن الله جل شأنه لا يؤاخذ الإنسان فيما لا قدرة له عليه ، ولا طاقة له به .

ولهذا قالت الآية الكريمة ، بعد قوله : ﴿ وَلَنْ تُسْتَطِيعُواْ أَنْ تَعْبِدُلُواْ بَيْنَ النَّسَاءَ وَلَوْ حَرْصُتُمْ ﴾ ﴿ فَلَا تَمِيلُواْ كُلِّ الْمَيْلِ فَتَذَرُوهَا كَالْمُعَلَقَةِ ﴾ . ومفهوم الآية أن بعض الميل مغتفر وهو الميل العاطفي . والعجب العجاب أن تأخذ بعض البلاد العربية الإسلامية بتحريم تعدد الزوجات في حين أن تشريعاتها لا تحرم الزنى ، الذى قال الله فيه : ﴿ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاءُ مَسِيلًا فِهِ [ سورة الإسراء : ٣٢ ] إلا في حالات معينة مثل الإكراه ، أو الحيانة الزوجية إذا لم يتنازل الزوج .

وقد سمعت من شيخنا الإمام الأكبر الشيخ عبد الحليم محمود رحمه الله : أن رجلا مسلماً في بلد عربي أفريقي يمنع التعدد ، تزوج سراً بامرأة ثانية على زوجته الأولى وعقد عليها عقداً عرفياً شرعياً مستوفى الشروط ، ولكنه غير موثق ، لأن قانون البلد الوضعي يرفض توثيقه ولا يعترف به ، بل يعتبره جريمة .. وكان الرجل يتردد على المرأة من حين لآخر .. فراقبته شرطة المباحث ، وعرفت أنها زوجته ، وأنه بذلك ارتكب مخالفة القانون .

وفى ليلة ما، ترصدت له وقبضت عليه عند المرأة، وساقته إلى التحقيق بتهمة الزواج بامرأة ثانية ! .

وكان الرجل ذكيا ، فقال للذين يحققون معه : من قال لكم أنها زوجتى ؟ إنها ليست زوجة ، ولكنها عشيقة ، اتخذتها خدنا لى ، وأتردد عليها ما بين فترة وأخرى ! .

وهنا دهش المحققون وقالوا للرجل بكل أدب : نأسف غاية الأسف ؛ لسوء الفهم الذي حدث . كنا نحسبها زوجة ، ولم نكن نعلم أنها رفيقة ! .

وخلوا سبيل الرجل، لأن مرافقة امرأة في الحرام، واتخاذها خدنا يزانيها يدخل في إطار الحرية الشخصية التي يحميها القانون! .

فانظروا إلى هذا الاجتهاد الأعوج الذي يحرم ما أحل الله ، على حين يقف مكتوف اليدين أمام قانون في بلده يحل ما حرم الله .

# التسوية بين البنت والابن في الميراث بدعوى المصلحة :

وأصرح من كل ما ذكرناه في معارضة النصوص القطعية في ثبوتها ، القطعية في دلالتها ، بدعوى المصلحة ! ما كتبه رئيس عربي أفريقي ، داعياً إلى اجتهاد يجيز مساواة المرأة بالرجل في الميراث ، مناقضاً صريح قوله تعالى : ﴿ يُوصِيكُمُ اللّهُ فِي أُولَادِكُمْ لِللّهُ كُو المُرافِّةُ بَاللّهُ فِي أُولَادِكُمْ لِللّهُ كُو المُرافِقِ اللهُ خَطْ الْأَنْفَيْنِ ﴾ [ سورة النساء : ١١ ] وما أجمع عليه المسلمون من عهد النبوة إلى اليوم ، وأصبح معلوماً من الدين بالضرورة .

يقول بصريح العبارة :

و أريد أن ألفت نظركم إلى نقص سأبذل كل ما في وسعى لنداركه ، قبل أن تصل مهمتى إلى نهايتها ، وأريد أن أشير بهذا إلى موضوع المساواة بين الرجل والمرأة وهي مساواة متوفرة في المدرسة وفي العمل وفي النشاط الفلاحي ، وحتى في الشرطة ولكنها لم تتوفر في الإرث ، حيث بقى للذكر مثل حظ الأنثيين ، إن هذا المبدأ يجد ما يبرره عندما يكون الرجل قواما على المرأة ، وقد كانت المرأة بالفعل في مستوى اجتماعي لا يسمح بإقرار المساواة بينها وبين الرجل . فقد كانت البنت تدفن حية وتعامل باحتقار ، وها هي اليوم تقتحم ميدان العمل ، وقد تضطلع بشئون أشقائها الأصغر منها سناً . فهلا يكون من المنطق أن نتوعي طريق الاجتهاد في تحليلنا لهذه المسألة ، وأن ننظر في إمكان تطوير الأحكام الشرعية بحسب ما يقتضيه تطور المجتمع ؟ .

وقد سبق لنا أن حجرنا تعدد الزوجات بالاجتهاد في مفهوم الآية الكريمة وباعتبار أن الإسلام يجيز للإمام تعطيل العمل المباح إذا دعت إلى ذلك مصلحة الأمة ، ومن حق الحكام بوصفهم أمراء المؤمنين أن يطوروا الأحكام بحسب تطور الشعب ، وتطور مفهوم العدل ، ونمط الحياة ه !! .

# كلام مرفوض من ألفه إلى يائه :

وهذا الكلام – إن سميناه اجتهادا تجوزا – باطل مرفوض من ألفه إلى بائه . لاعتبارات ثلاثة :

- ١ مرفوض ؛ لأنه صادر من غير أهله .
- ٢ ومرفوض و لأنه اجتهاد في غير محله . :
- ٣ ومرفوض ؛ لأنه مبنى على أسس من الاستدلال باطلة ، وما بنى على الباطل 
   فهو باطل .

أما الاعتبار الأول ، فلأن الاجتهاد المشروع ، هو استفراغ الوسع من الفقيه ف استنباط الأحكام من أدلتها التفصيلية .

لابد إذن للمجتهد أن يكون فقيها ، أو على الأقل متهيئا للفقه ممارسا له لأن لكل علم أهله ، ولكل فن رجاله ، وخبراؤه .

ولابد أن يتوافر له الحد الأدنى من الشروط الواجبة للمجتهد وهى العلم بالكتاب والسنة ومواضع الإجماع ، واللغة العربية ، ومقاصد الشريعة وأصول الفقه ، وغيرها ، حتى يكون اجتهاده على بينة ، فلا يجتهد رأيه فى أمر حكم فيه النص الصريح ، أو الإجماع اليقيني .. إلى جانب الورع والتقوى حتى يخشى الله فى كل ما يقوله ، وحتى يكون أهلا لأن يوفق إلى الصواب وحتى يقبل قوله عند الناس .

وأما الاعتبار الثانى ، فلأن محل الاجتهاد هو المسائل الظنية الدليل أو المسائل المسكوت عنها بالكلية ، أما المسائل التي عرف حكمها بنصوص قطعية الثبوت ، قطعية الدلالة ، فلا مجال للاجتهاد فيها . وإنما تؤخذ بالتسليم والانقياد لحكم الله ورسوله ، بمقتضى - عقد الإيمان . ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِن وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ [ سورة الأحزاب : ٣٦] .

وميراث البنت من تركة أبيها على النصف من ميراث أخيها ، أمر حكم به القرآن حكما بينا قاطعا ، ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَادِكُمْ لِلذَّكْرِ مِثْلُ خَظَّ الْأَنفَيْنِ ﴾ [ سورة النساء : ١١ ] .

وما كان الله تعالى ليحابى الرجال على حساب النساء ، فهو رب الجميع ولكنه فاوت بينهما ، لتفاوت أعبائهما المالية ، فالبنت نفقتها على وليها قبل الزواج ، وعلى زوجها بعد الزواج ، مهما تكن موسرة ، وهي حين تتزوج تأخذ صداقا ، والرجل حين يتزوج يعطى صداقا ، فمالها في ازدياد ، ومال أخيها في نقصان . فالمساواة بينهما في الميراث تكون حيفا على الذكور . فما شرعه الله هو العدل الذي لا ريب فيه .

وأما الاعتبار الثائث ، فإنه قد استدل لما يريده من إلغاء الحكم القرآني في الميراث بإلغاء حكم قرآني آخر في العلاقات الزوجية ، فهو يفترض أن التفاوت في نصيب كل من الرجل والمرأة في الميراث كانت نتيجة لقوامية الرجال على النساء ، وهذه قد زالت فيجب أن يزول ما يترتب عليها .

ولو سلمنا أن تفاوت الميراث أثر من آثار قوامة الرجل على المرأة ، فلا نسلم أبدا أن هذا الحكم موقوت ، وأنه زال أو يمكن أن يزول ، لأنه حكم قطعى في شريعة الإسلام ، نطق به القرآن والسنة ، وحسبنا قوله تعالى : ﴿ الرِّجَالُ قُوَّامُونَ عَلَى النَّسَاءِ بِمَا فَصْلًا لللهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمْوَالِهِمْ ﴾ [ سورة النساء : ٣٤] ، وقوله :

﴿ وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِى عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ ، وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنْ دَرَجَةٌ ﴾ [ سورة البقرة : ٢٢٨ ] وهى درجة القوامة والمستولية عن الأسرة وقال عَلَيْكُ ، الرجل راع في أهل بيته ، وهو مسئول عن رعيته ، [ متفق عليه ] .

وهذا الحكم ليس تعسفا ولا اعتباطا ، وإنما هو العدل الذى اقتضته فطرة الله التى فطر الرجال والنساء عليها ، فالمرأة بفطرتها تحب أن تكون في حماية رجل ، يرعاها ويصونها وينفق عليها .

وهذا الحكم باق ما يقى القرآن والإسلام، وبرغم تعلم المرأة المعاصرة وعملها، فإنها لا تزال تنزوج فتقبض مهراً، ولازال الزوج هو المطالب بالإنفاق عليها، ولو امتنع لألزمه القضاء الشرعى بالإنفاق حتماً.

أما إطلاق القول بتطوير الأحكام الشرعية بتطور المجتمع، وتطور مفهوم العدل ونمط الحياة ، فلا يقول بهذا الإطلاق مسلم ، ولو كان رئيس دولة أو أمير المؤمنين كما سمى نفسه ! فأمير المؤمنين أو الحليفة أو السلطان – سمه ما شئت – مهمته تطبيق الأحكام الشرعية ، لا تغييرها وتطويرها ! وهو حين يبايع ويبايّع تكون بيعته على اتباع كتاب الله وسنة رسول الله علياً . فهو متبع لا مبتدع ، ومنفذ لا مشرع .

والأحكام الشرعية – كما ذكر العلامة ابن القيم – نوعان :

نوع ثابت دائم لا يقبل التغيير ولا التطوير ولا يدخل دائرة الاجتهاد وهو ما ثبت بدليل قطعي لا شبهة فيه ، كمعظم أحكام المواريث التي نص عليها القرآن .

ونوع آخر يقبل الاجتهاد والتجديد، وهو ما روعى فى شرعيته الزمان والمكان والمكان والمعرف والحال كبعض أنواع العقوبات التعزيرية، وبعض الأحكام المبنية على العرف والعادة وأحوال الناس فى ذلك العصر، فإذا تغيرت تغير الحكم المؤسس عليها، لأن المعلول يدور مع علته وجوداً وعدماً.

ومن الخطأ والخطر أن تخلط أحد النوعين بالآخر ، فنطور مالا يقبل التطوير ، كالأحكام القطعية في ثبوتها ودلالتها ، أو نجمد ما من شأنه أن يتطور ويتجدد .

ولو كانت كل أحكام الشرع قابلة للتطوير كا يريد عبيد التطور ، لأصبح الشرع عجينة لينة يشكلها من يشاء كما يشاء ، ولم يعد الشرع هو الحاكم الذى يرجع الناس إليه ، ويقولون عند الاختلاف على حكمه ، بل يصبح هو تابعاً لأهواء الناس وتصوراتهم ،

تستقيم إذا استقامت ، ويعوج إذا اعوجت وبهذا يصبح الدين تابعاً لا متبوعاً ، ومحكوماً لا حاكماً ، ﴿ وَلَوِ التَّبَعَ الْحَقّ أَهْوَاءَهُمُ لَفَسَدَتِ السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنّ ﴾ [ سورة المؤمنون : ٧١ ] .

وقد خاطب الله تعالى رسوله الكريم محذرا من اتباع أهواء الناس ولو فى بعض جزئيات الأحكام، آمرا له بالحكم بما أنزل الله إليه، غير مبال بجهالات الجاهلين، وانحرافات الفاسقين، فقال سبحانه: ﴿ وَأَنِ احْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ، وَلا تُتَبِعُ أَهْوَاءَهُمْ، وَاحْذَرْهُمْ أَن يَغْيَوُكُ عَن بَعْضِ مَا أَنزَلَ اللّهُ إليّك ، فَإِن تُولُوا فَاعْلَمْ أَلّما يُريدُ اللّهُ أَن يُصِيبَهُم بِبَعْض ذُنُوبِهِمْ ، وَإِن كَثِيراً مِنَ النّاسِ لَقَاسِقُونَ . أَفْحُكُمَ الْجَاهِلِيّةِ يَبْعُونَ ؟ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ حُكُماً لَقَوْم يُوقِئُونَ ! ﴾ [ سورة المائدة : ٤٩ ، ٥٠ ].

إن إحياء الاجتهاد فريضة وضرورة ، ولكن تركه بهذه الصورة لكل من هب ودب ، يؤدى إلى البلبلة والفوضى . فلا بد من معالم وضوابط ، تحدد له المسار ، وتجنبه العثار ، وهذا ما نحاوله في الصفحات التالية .

### معتالتم وضوابط لاجتهادمعاصدوتوسيم

لا يكاد يختلف اثنان من أهل العلم والفكر اليوم فى ضرورة الاجتهاد وأهميته لحياتنًا الإسلامية المعاصرة وتجديد فقهنا بما يجعله قادراً على علاج مشكلاتنا المتجددة من طب الشريعة الرحبة .

ولكن بعض أهل العلم يخافون أن يدخل من هذا الباب - إذا فتع - الأدعياء والطفيليون الذين يلبسون لبوس العلماء ويحملون ألقابهم الفخمة وليسوا من العلم في قليل ولا كثير .

ومثلهم الخطافون المتعجلون الجرآء الذين يسارعون إلى الفتوى فى أعوص المسائل، وأعمق القضايا، دون أن يجهدوا أنفسهم فى البحث والتنقيب، والمراجعة والمشاورة مع أهل الذكر، فجوابهم حاضر لكل سؤال، وفتواهم (جاهزة) لكل قضية، لو عرضتها على عمر لجمع لها المهاجرين والأنصار!.

وأخطر منهم أدعياء التطور الذين يريدون أن يدخلوا على الحياة الإسلامية ، ما هو غريب عن فطرتها وقيمها وشريعتها بدعوى الاجتهاد فى الشرع ، وهي أبعد ما يكون عن شرع الله نصًا وروحا .

وشر منهم الذين وظفوا علمهم للسلطان ، وباعوا دينهم بدنيا غيرهم ممن أغفل الله . قلبه عن ذكره ، واتبع هواه ، وكان أمره فرطا .

والعلم إذا غدا تابعا للهوى لم يعد علماً ، بل ينقلب جهلا وضلال ﴿ أَفَرَأَيْتُ مَنِ التَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَهُ اللَّهُ عَلَىٰ عِلْمٍ وَمُحْتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ غِشَاوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِن بَعْدِ الله ؟ ﴾ [ سورة الجائية : ٢٣ ] .

ولعل مثل هذه التخوفات هي التي جعلت جماعة من العلماء في العصور المتأخرة ينادون بسد باب الاجتهاد ليقطعوا الطريق على هؤلاء وأمثالهم ، على اعتبار أن هذا من باب ه سد الذرائع ، المقرر شرعاً .

ولكن المبالغة في سد الذرائع كالمبالغة في فتحها يترتب عليها ضرر كبير، وشر مستطير والواجب هو الوقوف عند خط الاعتدال الذي أوقفنا الله تعالى عنده ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللهُ تَعْتَدُوهَا ﴾ [ البقرة : ٢٢٩ ] .

والحق أننا لو حاولنا سد باب الاجتهاد - خوفا من الأدعياء المتطفلين ، أو من المتعجلين المغرورين ، أو مفتى السلاطين أو المهزومين فكريا ونفسيا أمام الغازين - لم نعالج المشكلة من جلورها ، لأن هذا إن سد الباب على أدعياء الاجتهاد المتطفلين عليه ، وغير المتأهلين له ، فهو في الوقت ذاته يحرم أهله القادرين عليه من ممارسة حقهم الشرعى في الاجتهاد ، كما أمر الله ورسوله ، وهذا ينتهى بغلبة المقلدين الجامدين ، واختفاء المجتهدين المتنورين ، وباختفاء هؤلاء وظهور أولئك تجمد الحياة ، ويتوقف الفكر ، ويتخلف المسلمون ، وتتعثر حركة الإسلام .

على أن عصرنا لم يعد قابلا لدعوى إغلاق باب الاجتهاد ، ولا عاد هذا ممكنا لو أردناه ، فإن حرية القول باللسان والقلم ، وحرية الإذاعة والنشر – ومحصوصا فيما لا علاقة له بالسياسة – متاحة وميسورة ، ولاسيما من كان له نفوذ مادى أو أدبى .

ومن هنا كثر الذين يدعون الاجتهاد، كليا أو جزئيا، وسيكثرون بعد شئنا أم أبينا، اعترفنا بهم أم لم نعترف، بل ربما كان صوت الأدعياء أعلى من صوت المؤهلين بحق للاجتهاد.

لهذا كان الأولى أن نحدد الاتجاه الصحيح الذى نؤيده ، ونرحب به من بين اتجاهات الاجتهاد المعاصر ، ومدارسه ، نضع له المنهج القويم الذى يحكمه ، ونوضح المعالم والضوابط التى تنظم سيره ، وتحدد غايته وتضبط طريقه ، فلا يغلو مع الغالين ، ولا يقصر مع المقصرين . بل يحرص على المنهج الوسط للأمة الوسط .

ومن ثم يحسن بنا أن نلقى شعاعا من الضوء على اتجاهات الاجتهاد المعاصرة لنتبين من عرضها الاتجاه الذى نقبله وندعو إليه ، ونرفض ما سواه .

#### اتجاهات الاجتهاد المعاصر ومدارسه:

وإذا نظرنا إلى اتجاهات الاجتهاد ، يمكننا أن نقول : أن هناك ثلاثة اتجاهات أساسية بهذا الاعتبار :

#### ١ -- اتجاه التضييق والتشديد :

اتجاه التضييق والتشديد، وهذا يمثله مدرستان :

### الأولى : المدرسة المذهبية :

المدرسة المدهبية التي لا تزال تؤمن بوجوب اتباع مذهب معين لا يجوز الخروج عنه ، ويجب الاجتهاد للمسائل الجديدة في إطاره ، وتخريجا على أقوال علمائه ، وبخاصة المتأخرين منهم ، مثل شراح الهداية ، والكنز ، والتنوير من الحنفية ، وشراح عليل والرسالة من المالكية ، وشراح الإقناع والمنتهى من المنابلة .

وهؤلاء إذا سئلوا عن معاملة جديدة لابد أن يبحثوا لها عن نظير في كتب المذهب ، أو المذاهب المتبوعة ، فإذا لم يجدوا لها نظيراًأفتوا بمنعها ، كأن الأصل في المعاملات الحظر ، إلا ما أفتى السابقون بإباحته ! .

#### والثانية : الظاهرية الحديثة :

المدرسة النصية الحرفية ، وهم الذين أسميهم و الظاهرية الجدد و وجلهم من اشتغلوا بالحديث ، ولم يتمرسوا بالفقه وأصوله ، ولم يعللوا على اختلاف الفقهاء ومداركهم في الاستنباط ، ولا يكادون يهتمون بمقاصد الشريعة وتعليل الأحكام ، ورعاية المصالح ، وتغير الفتوى بتغير الزمان ، والمكان ، والحال .

ولهذا نجد هؤلاء يحرمون كل أنواع 1 التصوير 1 مثلا ، حتى الفوتوغراف والسينائى والتليفزيونى ، أخذا بظاهر الأحاديث التى وردت فى لعن المصورين ، وتكليفهم يوم القيامة أن ينفخوا فيها الروح ، وإن لم يكن فى هذا التصوير مضاهاة لحلق الله – الذى علل به التحريم فى بعض الأحاديث إذ هو خلق الله نفسه ! .

ونجدهم أو نجد منهم من يحرمون و الذهب المحلق و (1) على النساء أخذا بظاهر أحاديث وردت ، لم تسلم من طعن ، ولو سلمت لكانت مؤولة أو منسوخة بالإجماع الذي نقله غير واحد من العلماء على إباحة الذهب للنساء ، والذي يؤيده حديث ﴿ هذان ( يعنى الذهب والحرير ) حوام على ذكور أمتى ، حل لإنائها و .

ونجد منهم من لا يرون زكاة في عروض التجارة ، وإن بلغت قيمتها الملايين لأنهم

١٩) يقصدون بالمحلق . ما كان على صورة خلقة كالحاتم والأسورة والقلاده ، لقرط وعوها

لم يصح عندهم حديث خاص في وجوب زكاتها غافلين عن النصوص العامة التي أوجبت في كل مال حقا أو زكاة ، دون أن تفصل بين مال ومال ، وغافلين عن حكمة تشريع الزكاة ، وهي تزكية أنفس الأغنياء وتطهير أموالهم ، ورعاية ذوى الحاجات ، والإسهام في تحقيق مصلحة الدين والأمة .

بل نجد من هؤلاء من يرى أن النقود الشرعية هى الذهب والغضة ، التى وردت فيها الأحاديث ، فأما النقود الورقية فلا تعتبر نقودا شرعا . وعلى هذا لا يجرى فيها الربا ، ولا تجب فيها الزكاة ! .

#### ٢ - اتجاه الغلو في التوسع :

الاتجاه المبالغ في التوسع ، ولو على حساب النصوص المحكمة والأحكام الثابتة .
 ويمثل هذا الاتجاه مدرستان أيضاً :

### الأولى: المدرسة الطوفية:

مدرسة إعلاء « المصلحة » على « النص » وهي التي يمكن أن نسميها المدرسة « الطوفية » نسبة إلى نجم الدين الطوفي ( ت ٧١٦ هـ ) صاحب الرأى المشهور في تقديم المصلحة على النص إذا تعارضا .

ولهذه المدرسة شبهات تستند إليها ، يظهرونها ، فى مظهر الحجج ولكنها لا تقف على قدمين ، ولا تثبت أمام النقد العلمي الصحيح .

ومن أبرز ذلك : استنادهم إلى بعض اجتهادات عمر رضى الله عنه في مثل سهم « « المؤلفة قلوبهم » وقسمة سواد العراق . وغيرهما .

والتحقيق يثبت أن هذه الاجتهادات لا تخالف النصوص أبداً ، كما هو مبين في موضعه ، ولا يتسلم له المقام هنا .

وكثيراً ما يكون هؤلاء « المصلحيون » من غير ذوى الاختصاص في الدراسات الشرعية من رجال القانون أو التاريخ أو الأدب أو الفلسفة أو نحوهم .

# الثانية : مدرسة تبرير الواقع :

مدرسة \* التبرير ، للواقع ، سواء كان الواقع الذي يريده العامة أم الواقع الذي يريده السلطان .

وهدا الواقع م يصنعه الإسلام ، وإنما صبع في عيبه الإسلام عن قيادة الحياة تشريعا وتوجيها ، تحت تأثير الغزو الأجنبي بكل ألوانه الماديه والأدبية

ومهمة أصحاب هذه المدرسة إضفاء الشرعية على هدا الواقع، بالتماس تخريجات وتأويلات شرعية، تعطيه سندا للبقاء .

وقد يكون مهمتهم تبرير ، أو تمرير ما يراد إخراجه للناس من قوانين أو قرارات أو إجراءات تريدها السلطة .

ومن هؤلاء من يفعل ذلك مخلصاً مقتنعاً ، لا يبتغى رلفى إلى أحد ، ولا مكافأة من ذى سلطان ، ولكنه واقع تحت تأثير الهزيمة النفسية أمام حضارة الغرب ، وفلسفاته ، ومسلّماته .

ومنهم من يفعل ذلك ، رغبة فى دنيا بملكها أصحاب السلطة أو من وراءهم من الذين يحركون الأزرار من وراء ستار ، أو حبا للظهور والشهرة ، على طريقة : خالف تعرف .

إلى غير ذلك من عوامل الرغب والرهب أو الخوف والطمع ، التي تحرك كثيراً من البشر ، وإن حملوا ألقاب أهل العلم ، أو لبسوا لبوس أهل الدين .

على أن من الخطأ والخطر هنا أن ندخل تحت عنوان ، التبرير ، كل اجتهاد بيسر على الناس أمر دينهم أو دنياهم ، وإن كان مبنيا على قواعد سليمة واستدلال صحيح . فلنحذر هنا من خلط الأمور ولنضع كل شيء في موضعه .

#### ٣ - الاتجاه المتوازن أو مدرسة الوسط :

والاتجاه الثالث هو اتجاه مدرسة « الوسط » أو الاتجاه لمتوازل أو المعتدل ، الذي يجمع بين اتباع النصوص ورعاية مقاصد الشريعة ، فلا يعارض لكلى بالجزئى ، ولا القطعى بالظنى ، ويراعى مصالح البشر ، بشرط ألا تعارض نصا صحيح الثبوت ، صريح الدلالة ، ولا قاعدة شرعية مجمعا عليها ، فهو يجمع بين محكمات الشرع ومقتضيات العصر .

وهذا الاتجاه هو الاتجاه السليم الذي تحتاج إليه أمتنا . وهو الذي يمثل بحق وسطية الإسلام بين الأديان ، ووسطية أمته بين الأمم ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَأً ﴾ [ سورة البقرة : ١٤٣ ] ووسطية أهل السنة والفرقة الناجية بين الفرق المختلفة التي مال بها الغلو أو التفريط عن « الصراط المستقيم »

وهذا هو اتجاه أهل العلم والورع والاعتدال ، وهي الصفات اللازمة لمن يتعرض للفتوى والتحدث ، باسم الشرع ، وخصوصا في هذا العصر .

فالعلم هو العاصم من الحكم بالجهل .

والورع هو العاصم من الحكم بالهوى .

والاعتدال هو العاصم من الغلو والتفريط .

وهذا الاتجاه هو الذي يجب أن يسود ، وهو الاجتهاد الشرعي الصحيح وهو الذي دعا ويدعو إليه المصلحون الغيورون .

## معالم وضوابط لابد منها :

ومن هنا يجب أن ندعوا إلى الاجتهاد غير متهيبين ولا وجلين ، على أن يمضى مستقيما ولا يرتد القهقرى ، ولا ينحرف للى اليمين أو الشمال .

وهذه بعض المعالم والضوابط الأساسية للاجتهاد المعاصر :

### أولاً : لا اجتهاد بغير استفراغ الوسع :

يجب أن نذكر أن الاجتهاد – كما عرفه الأصوليون – هو استفراغ الفقيه وسعه في نيل الأحكام الشرعية بطريق الاستنباط .

فلا اجتهاد إلا بعد ه استفراغ الوسع » ومعناه : بذل أقصى الجهد فى تتبع الأدلة ، والبحث عنها فى مظانها ، وبيان منزلتها والموازنة بينها إذا تعارضت ، بالاستفادة مما وضعه أهل الأصول من قواعد التعادل والترجيح . حتى اشترط بعض الأصوليين فى تعريف الاجتهاد أن يحس بالعجز عن مزيد طلب ، أى بلغ الغاية فى البحث ، ولم يعد عنده أى الحتال للزيادة .

وإذن ، لا يكون من الاجتهاد المعتبر شرعا : ما يفتى به المتسرعون الذين اجترعوا على اقتحام حمى الفتوى لجراءتهم على النار ! حتى إنهم ليفتون بما ينفيه صريح القرآن . أو يخالفه إجماع المسلمين .

# ثانياً: لا محل للاجتهاد في المسائل القطعية:

يجب أن نذكر أن مجال الاجتهاد هو الأحكبام الظنية الدليل ، أما ما كان دليله قطعيا

فلا سبيل إلى الاجتهاد فيه ، وإنما تأتى ظنية الدليل من جهه تبوته أو من جهة دلالته أو من جهتهما معا .

فلا يجوز إذن فتح باب الاجتهاد فى حكم ثبت بدلالة القرآن القاطعة مثل قرضية الصيام على الأمة ، أو تحريم الحمر ، أو لحم الخنزير ، أو أكل الربا ، أو إيجاب قطع يد السارق ؛ إذا انتفت الشبهات ، واستوفيت الشروط ، ومثل نوزيع تركة الأب الميت بين أولاده ، للذكر مثل حظ الأنثيين ، ونحو ذلك من أحكام القرآن والسنة اليقينية ، التي أجمعت عليها الأمة ، وأصبحت معلومة من الدين بالضرورة ، وصارت هي عماد الوحدة الفكرية والسلوكية للأمة .

ومقتضى هذا ألا ننساق وراء المتلاعبين الذين يريدون تحويل محكمات النصوص إلى متشابهات ، وقطعيات الأحكام إلى ظنيات ، قابلة للأخذ والرد والإرخاء والشد ، فإن الأصل في هذه المحكمات أن ترد إليها المتشابهات ، وفي القطعيات أن ترجع إليها المحتملات ، فتكون هي الحكم عند التنازع والمقياس عند الاختلاف ، فإذا أصبحت هي الأخرى ، موضع خلاف ومحل تنازع ، لم يعد ثمة مرجع يعول عليه ، ولا معيار يحتكم إليه .

### ثالثاً : لا يجوز أن نجعل الظنيات قطعيات :

يجب أن تظل مراتب الأحكام كا جاءتنا ، القطعى يجب أن يظل قطعيا والظنى يجب أن يستمر ظنيا ، فكما لم نجز تحويل القطعى إلى ظنى ، لا نجيز أيضا تحويل الظنى إلى قطعى ، وندعى الإجماع فيما ثبت فيه الخلاف ، مع أن حجية الإجماع ذاته ليست موضع إجماع ! .

فلا يجوز أن نشهر هذا السيف – سيف الإجماع المزعوم - فى وجه كل مجتهد فى قضية ، ملوحين به ومهددين ، مع ما ورد عن الإمام أحمد أنه قال : « من ادعى الإجماع فقد كذب ، وما يدريه ! لعل الناس اختلفوا وهو لا يعلم ! » .

وإذا كان في مخالفة الإجماع ذاته كلام ، فكيف بمخالفة المذاهب الأربعة ، التي يشنع بها كثيرون اليوم ، كما شنعوا بها على شيخ الإسلام ابن تيمية من قبل ؟ مع أن أحلا من علماء المذاهب الأربعة لم يقل : إن اتفاقها حجة شرعية ، ولو قالوه لم يعتبر قولهم ، لأنهم خالفوا فيه أثمتهم من ناحية ، ولأنهم مقلدون من ناحية أخرى ، والمقلد لا يقلد ، أما أثمة المذاهب أنفسهم فقد حذروا من تقليدهم ، ولم يدعوا لأنفسهم العصمة .

وقد عاب على بعض الكاتبين المتغجلين يوما ما ذكرته فى بعض كتبى من خلاف فقهاء السلف فى بعض القضايا المهمة ، كالحلاف فى نكاح المتعة ، أو فى وقوع الطلاق البدعى – الطلاق فى الحيض وفى طهرها فيه – واللعب بالنرد من غير قمار ونحوها ، يريدون منى أن ألغى هذا الحلاف ولا أعتبره ولا أذكره ، وإن لم أرجحه . وهذا ليس من الأمانة العلمية ، ولا من المصلحة العملية فى شىء .

# رابعا: الوصل بين الفقه والحديث:

يجب أن نمد جسرا واصلا بين الفقه والحديث ، وأن تزول الفجوة القائمة بين المدرسة الفقهية والمدرسة الحديثية .

فالمشاهد أن أغلب المشتغلين بالحديث لا يهتمون كثيرا بالدراسات الفقهية والأصولية ، ولا يوجهون همتهم إلى علل الأحكام ، وقواعد الشريعة ومقاصدها . وهي التربة اللازمة لنمو بذرة الاجتهاد ، وبلوغها غايتها ، وخصوصا ما يتعلق باختلاف الفقهاء وتنوع مشاربهم ، وتعدد منازعهم في الاستنباط والاستدلال وأهميتها في تكوين ملكة الاجتهاد ، حتى جاء عن أكثر من واحد من علماء السلف : من لم يعرف اختلاف الفقهاء لم يشم رائحة الفقه ! .

وفى مقابل هؤلاء نجد لدى أغلب المشتغلين بالفقه وأصوله ودراساته ضعفا ظاهرا فى الحديث وعلومه ورجاله ، حتى إنهم ليستدلون أحيانا بالأحاديث الواهية أو التى لا أصل لها ، وقد يردون بعض الأحاديث وهى صحيحة متفق عليها .

والشكوى من الانفصال بين الفقه والحديث شكوى قديمة ، والشعور بالحاجة إلى الجمع بينهما له جذور أصيلة قديمة في تراثنا .

قالوا: -

كان سفيان الثورى ، وابن عيينة وعبد الله بن سنان يقولون : لو كان أحدنا قاضيا لضربنا بالجريد فقيها لا يتعلم الحديث ، ومحدثا لا يتعلم الفقه (١) .

# خامساً: الحذر من الوقوع تحت ضغط الواقع:

ينبغي أن نحذر من الوقوع تحت ضغط الواقع القامم في مجتمعاتنا المعاصرة وهو واقع

١٤ نقله الكتاني في مقدمة كتابه : « نظم التنافر من الحديث ألمتوافر » ص ٣ مد دار الحكتب العلمية ببيروت .

لم يصنعه الإسلام بعقيدته وشريعته وأخلاقه ، ولم يصنعه المسلمون بإرادتهم وعقولهم وأيديهم ، إنما هو واقع صنع لهم ، وفرض عليهم ، في رمن غفلة وضعف وتفكك منهم ، وزمن قوة ويقظة وتمكن من عدوهم المستعمر ، فلم يملكوا أيامها أن يغيروه أو يتخلصوا منه ، ثم وزئه الأبناء من الآباء والأحفاد من الأجداد ، وبقى الأمر كما كان .

فليس معنى الاجتهاد أن نحاول تبرير هذا الواقع على ما به ، وجر النصوص من تلابيبها لتأيده ، والاعتراف بنسبه مع أنه دعى زنيم .

إن الله جعلنا أمة وسطا لنكون شهداء على الناس ، ولم يرض لنا أن نكون ذيلا لغيرنا من الأم ، فلا يسوغ لنا أن نلغى تميزنا ونتبع سنن من قبلنا شبرا بشبر وذراعا بذراع . وأدهى من ذلك أن نحاول تبرير هذا ونجويزه بأسانيد شرعية ، أى أننا نحاول الخروج على الشرع بمستندات من الشرع ! وهذا غير مقبول .

### سادساً: الترحيب بالجديد النافع:

لا ينبغى أن نجعل أكبر همنا مقاومة كل جديد ، وإن كان نافعا ، ولا مطاردة كل غريب وإن كان صالحا ، وإنما يجب أن نفرق بين ما يحسن اقتباسه وما لا يحسن ، وما يجب مقاومته وما لا يجب ، وأن نميز بين ما يلزم فيه الثبات والتشدد ، وما تقبل فيه المرونة والتطور .

ومعنى هذا أن نميز بين الأصول والفروع ، بين الكليات والجزئيات ، بين الغايات والجزئيات ، بين الغايات والوسائل ، ففي الأولى نكون في صلابة الحديد ، وفي الثانية نكون في ليونة الحرير ، كما قال إقبال رحمه الله : « مرحبين بكل جديد نافع ، محتفظين بكل قديم صالح » .

ومن هنا يجوز لنا أن نقتبس من أنظمة الشرق أو الغرب ، ما لا يخالف عقيدتنا وشريعتنا ، مما يحقق المصلحة لمجتمعاتنا ، على أن نصبغه بصبغتنا ، ونضفى عليه من روحنا ، حتى يغدو جزءا من نظامنا ، ويفقد جنسيته الأولى ، كما رأينا ذلك فيما اقتبسه المسلمون في العصور اللهبية من الأمم الآخرى .

### سابعاً : ألا نفقل روح العصر وحاجاته :

ألا ننسي أتنا في القرن الخامس عشر الهجري ، لا في القرن العاشر ، ولا ما قبله ، وأن لنا حاجاتنا ومشكلاتنا التي لم تعرّض لمن قبلنا من سلف الأمة وخلفها ، وأننا مطالبون بأن نجتهد لأنفسنا ، لا أن يجتهد لنا قوم ماتوا قبلنا بعدة قرون ، ولو أنهم عاشوا عصرنا اليوم ، وعانوا ما عانينا ، لرجعوا عن كثير من أقوالهم ، وغيروا كثيرا من اجتهاداتهم ، لأنها قيلت لزمانهم ، وليس لزماننا .

وقد رأينا أصحاب الأثمة وتلاميذهم يخالفونهم بعد موتهم – وهم متبعون لأصولهم – لتغير العصر اللاحق عن العصر السابق، رغم قرب المدة، وقصر الزمان.

بل رأينا إماما كالشافعي يغير اجتهاده في عصرين قريبين ، قبل أن يستقر في مصر ، وبعد أن استقر في مصر ، وعرف تاريخ الفقه مذهبه القديم ، ومذهبه الجديد ، وأصبح معروفا في كتب المذهب : قال الشافعي في القديم وقال الشافعي في الجديد .

فكيف بعصرنا ، وقد تغير فيه كل شيء ، بعد عصر الانقلاب الصناعي ، ثم عصر التقدم التكنولوجي ، عصر غزو الكواكب وه الكمبيوتر ، وثورة البيولوجيا التي تكاد تغير مستقبل الإنسان ؟!! .

فعلينا ونحن نجتهد أن نعترف بما طرأ على حياتنا من تغيرات في الأفكار والأعراف والعلاقات والسلوك ، وأن نقدر ظروف العصر وضروراته ، وما عمت به البلوى ، وأن نطبًق على الواقع ما قرره علماؤنا من تغير الفتوى بتغير الزمان والمكان والعرف والحال .

ورحم الله ابن أبى زيد القروانى صاحب ، الرسالة ، المشهورة فى الفقه المالكى ، حيث كان يسكن فى أطراف المدينة ، فاتخذ كلبا للحراسة فقيل له : كيف تفعل ذلك ومالك يكرهه ؟ فقال : لو كان مالك فى زماننا لاتخذ أسدا ضاريا ! .

## ثامناً: الانتقال إلى الاجتهاد الجماعي:

ينبغى فى القضايا الجديدة أن ننتقل من الاجتهاد الفردى إلى الاجتهاد الجماعى ، الذى يتشاور فيه أهل العلم فى القضايا المطروحة ، وخصوصا فيما يكون له طابع العموم ، ويهم جمهور الناس .

فرأى الجماعة أقرب إلى الصواب من رأى الفرد ، مهما علا كعبه فى العلم ، فقد يلمح شخص جانبا فى الموضوع لا ينتبه له آخر ، وقد بحفظ شخص ما يغيب عن غيره . وقد تبرز المناقشة نقاطا كانت خافية ، أو تجلى أمورا كانت غامضة ، أو تذكر بأشياء كانت منسية . وهذه من بركات الشورى ، ومن ثمار العمل الجماعى دائما : عمل الفريق ، أو عمل المؤسسة ، بدل عمل الأفراد . وقد روى الطبراني في الأوسط عن على بن أبي طالب قال : قلت . ه يا رسول الله إن عرض لى أمر لم ينزل فيه قضاء في أمره ، ولا سنة ، كيف تأمرني ؟ قال : تجعلونه شورى بين أهل الفقه والعابدين من المؤمنين ، ولا تقض فيه برأيك خاصة ، (١) وهذا هو الاجتهاد الجماعي .

وكانت هذه هى طريقة أبى بكر وعمر رضى الله عنهما ، كما روى ذلك الدارمى والبيهقى عن ميمون بن مهران فكان أبو بكر إذا لم يجد فى القضية كتابا ولا سنة ، دعا رءوس المسلمين وعلماءهم فاستشارهم ، فإذا اجتمع رأبهم على أمر قضى به .

وكان عمر إذا لم يجد في القضية كتابا ولا سنة ، ولا قضاء من أبي بكر ، دعا رءوس المسلمين وعلماءهم فاستشارهم ، فإذا اجتمع رأيهم على أمر قضى به (٣) .

وروى الدارمي عن المسيب بن رافع قال : • كانوا إذا نزلت بهم قضية ليس فيها من رسول الله عليه أمر ، اجتمعوا لها وأجمعوا ، فالحق فيما رأوا • (٢) .

وكثير من الإجماعات المحكية في الفقه مصدرها هذا الاجتهاد الجماعي الشورى في عهد الشيخين رضى الله عنهما .

وهذا الاجتهاد الجماعي المنشود يتمثل في صورة مجمع علمي إسلامي عالمي يضم الكفايات العليا من فقهاء المسلمين في العالم ، دون نظر إلى إقليمية أو مذهبية ، أو جنسية . فإنما يرشح الشخص لعضوية هذا المجمع فقهه وورعه ، لا ولاؤه لهذه الحكومة أو ذاك النظام ، أو قرابته أو قربه من الحاكم أو الزعيم .

يجب أن يتوافر لهذا المجمع كل أسباب الحرية ، حتى يبدى رأيه بصراحة ، ويصدر قراره بشجاعة ، بلا ضغط ولا إرهاب من الحكومات أو من قوى الضغط في المجتمع . يجب أن يتحرر من الضغوط السياسية والاجتماعية معا .

والحق أنه لا حرية لمجمع تعين أعضاءه حكومة إقليمية ، على أرضها يقوم المجمع ، ومن مالها ينفق عليه ، أو على الأقل لا ضمان لهذه الحرية .

<sup>(</sup>١) تمسير النبار الحادة من ١٩٣ صالحة

و۴) مصيدر فسائق

۲۱) مسد الدرمي الحاص ۲۱

فالحكومة عادة لا تختار إلا من يواليُّها ، ولا تنفق على مؤسسة لا تدور في فلكها .

ولهذا يكون من الخير أن يجتمع علماء المسلمين ، أو صفوتهم من كل أقطار العالم فى صورة مؤتمر كبير ، يحدد زمانه ومكانه ، ليختاروا هم من بينهم من يرونه أحسن فقها ، وأقوم خلقا ، ليتكون منهم المجمع العلمى الذى ننشده .

وإذا اتفق علماء هذا المجمع على رأى في مسألة من المسائل الاجتهادية اعتبر هذا و إجماعاً ، من مجتهدى العصر ، له حجيته وإلزامه في الفتوى والتشريع .

وإذا اختلفوا كان رأى الأكثرية هو الأرجع ، مالم يوجد مرجع آخر له اعتباره شرعا .

على أن هذا الاجتهاد الجماعي لا يقضى على اجتهاد الأفراد ولا يغنى عنه . ذلك أن الذي ينبر الطريق للاجتهاد الجماعي هو البحوث الأصيلة المخدومة التي يقدمها أفراد المجتهدين ، لتناقش مناقشة جماعية ويصدر فيها بعد البحث والحوار قرار المجمع المذكور بالإجماع أو الأغلبية .

وإذا لم يوجد هذا النوع من البحوث الاجتهادية الفردية ، فإن القرارات الجماعية كثيرا ما توجد فيها ثغرات تجعلها عرضة للنقد والتشكيك .

وسيظل حق الأفراد فى الاجتهاد قائما على كل حال ، بل إن عملية الاجتهاد فى ذاتها عملة فردية فى الأساس ، وإنما الاجتهاد الجماعى هو التشاور فيما وصل إليه أفراد المجتهدين ، كما رأينا .

# تاسعاً : لنفسح صدورنا لخطأ المجتهد :

ولابد لنا – لكى ينجع الاجتهاد – أن نتوقع الخطأ من المجتهد ، إذ لا عصمة لغير نبى ، وأن نفسح له صدورنا ، وألا نشدد النكير على من أخطأ فى اجتهاده ، ونتهمه بالزيغ والمروق وما إلى ذلك من النعوت . فإن شيوع هذا الأسلوب يقتل روح الاجتهاد ، ويخيف كل ذى اجتهاد حر من إعلان رأيه ، خشبة أن تصب عليه سياط التشنيع ، وتصوب إلى صدره سهام الاتهام ، وبذلك تختنق الآراء الاجتهادية الحرة في صدور أصحابها ، ويسود جو الخوف من التجديد ، والرهبة من مخالفة المألوف . وفي هذا خسارة كبيرة على الفقه وعلى الفكر ، وعلى الأمة جميعا .

لابد أن تتسع صدورنا لأخطاء المجتهديل ، كما اتسعت صدور الأولين ، فالمجتهد بشر يفكر ويستنبط ويخطىء ويصيب ، ولن يكون مجتهدو اليوم أفضل من مجتهدى الأمس ، وقد وسع بعضهم بعضا فيما رأوا أنه أخطأ فيه . وهكذا ينبغى أن يكون موقفنا من المجتهد إذا افترضنا أنه أخطأ ، وتبين لنا خطؤه بيقين . وذلك منوط بشرطين :-

(أ) أن يملك أدوات الاجتهاد - وهي معروفة مذكورة في أصول الفقه - فليس كل من اشتغل بالفقه أو ألف فيه أو حفظ مجموعة من الأحاديث يعد مجتهدا .

(ب) أن يكون عدلاً مرضى السيرة . وهو ما يطلب في قبول الشاهد في معاملات الناس ،
 فكيف بقبول من يفتى باجتهاده في شريعة الله ؟ .

فهذا إن أخطأ فهو معذور ، بل مأجور أجرا واحدا على اجتهاده وتحريه ، ومن يدرى لعلى الرأى الذى يظنه الأكثرون اليوم خطأ هو الصواب بعينه كما يدل على ذلك تاريخ الاجتهاد وتغير الفتوى .

أما أدعياء الاجتهاد، الذين لا يملكون إلا الجراءة على النصوص والاستهانة بالأصول، وإتيان البيوت من غير أبوابها، فهؤلاء يجب أن يرفضوا، حفاظا على قداسة الدين، وحرمة الشريعة، أن تتخذ سلما للشهرة، أو مطية للوصول إلى دنيا ظاهرة، أو إشباع شهوة خفية، أو أداة لتأييد سلطان جائر، أو لتبرير سلوك منحرف، أو فكر مستورد.

تلك هى المعالم والضوابط الضرورية فى نظرنا ، التى ينبغى أن يراعبها الاجتهاد فى عصرنا الحافل بشتى التيارات والمؤثرات سوء كان اجتهاد ترجيح وانتقاء ، أم اجتهاد إبداع وإنشاء .

وفى ضوء هذه المعالم ، وفى إطار تلك الضوابط تستطيع مسيرة الاجتهاد المعاصر - وهو فريضة وضرورة - أن تمضى إلى الأمام قدماً مسددة الخطا ، موثقة العرا ، مأمونة العثرات ، مرجوة الثمرات ، دون أغلال ثعوقها عن الحركة ، ولا ضغوط أو جواذب تميل بها إلى اليمين أو تتحرف بها إلى اليسار فقد انضحت الغاية ، واستبان النهج ﴿ وَمَن يُعْتَصِم بِاللهِ فَقَدُ هُدِي إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [ سورة آل عمران : ١٠١ ] .

### راعث فى الاجتهاد المعاصر ومرى جدنيت وجدوه

رأينا من المنتسبين إلى العلم الديني من يظن أننا لسنا في حاجة إلى اجتهاد معاصر ، اكتفاء بالفقه القديم الذي يرى أن في أحشائه الحل لكل مشكل جديد .

وقد بينا خطأ هذا الفريق من الناس في الصحائف السابقة ، وبينا مدى الحاجة . إلى الاجتهاد في هذا العصر .

ويهمنا الآن أن نعرض لرأى مشابه ، يرى صاحبه أن لا حاجة بنا اليوم إلى اجتهاد لحل مشكلات العصر في ضوء الفقه الإسلامي ، ولكن له منطلقا آخر غير منطلق المقلدين الجامدين .

إن صاحب هذا الرأى رجل عزيز على أنفسنا ، حبيب إلى قلوبنا ، لأنه قدم الكثير الإسلامي ، ثم قدم حياته ودمه فداء لدعوة الإسلام ، وكلمة الإيمان ، ذلكم هو الشهيد سيد قطب عليه رحمة الله ورضوانه .

إن فكرته المحورية أنه يرى المجتمع الذى نعيش فيه مجتمع جاهلى ، يرفض حاكمية الله تعالى ، ولا يعترف بمنهجه ضابطاً للحياة . ومقتضى هذا أنه ليس بمجتمع مسلم . ومن ثم كان التفكير فى استفراغ الوسع ، وبذل الجهد وعصر الذهن ، بحثاً عن حلول لمشكلاته القائمة والمتجددة ، فى ضوء الأدلة الشرعية ، ووفق المعايير الأصولية والفقهية – عبثاً أو هزلا .

فالواجب أن يسلم هذا المجتمع أولا ويفهم معنى ، لا إله إلا الله ، التي ينطقها أفراده ، وتدوى بها مآذنه ، فإذا دخل في الإسلام أمكنه أن يجتهد لحل مشكلاته في رحابه .

ولهذا يرى أن الدعوة إلى الإسلام لا يجوز أن تكون بتقديم أسس النظام الإسلامى – فضلا عن تفصيلاته – للناس ، وتقديم حلوله لمشكلاتهم من خلال اجتهاد معاصر سوى ، كلياً كان أو جزئياً ، فردياً أو جماعياً .

وقد عرض الشهيد رحمه الله هذا الرأى في كتابيه ، معالم في الطريق ، وه الإسلام ومشكلات الحضارة ؛ .

وفى الكتابين رفض رحمه الله فى إصرار وصلابة أى عرض لأسس النظام الإسلامى أو تقديمه فى صورة نظريات وتشريعات ، أو خدمة فقهه وتطويره بما يفى بحاجات هذا العصر ، ويقدم حلولا اجتهادية لمشكلاته ، بالأسلوب الملائم لهذا الزمى .

فهو يرى أن هذه مناورة خبيئة من الجاهلية ، يجب على دعاة الإسلام ألا يستجيبوا لها ، وأن يكشفوها ، ويستعلوا عليها ، لا وأن يرفضوا السخرية الهازلة فيما يسمى ( بطوير الفقه الإسلامي ) في مجتمع لا يعلن خضوعه لشريعة الله ، ورفضه لكل شريعة سواها .. من واجبهم أن يرفضوا هذه التلهية عن العمل الجاد ، التلهية باستنبات البلور في الهواء ! لا .

وهو يهاجم من سماهم ه المخلصين المتعجلين ، من أصحاب الدعوة الإسلامية الذين يخيل إليهم : أن عرض أسس النظام الإسلامي – بل التشريعات الإسلامية كذلك سعلى الناس ، مما ييسر لهم طريق الدعوة ، ويحبب الناس في هذا الدين ، وهو سفي رأيه سوهم تنشئة العجلة ، وعدم التدبر لطبيعة هذا الدين ، وطبيعة منهجه الربائي ، وهو منهج عملي حركي جاد ، جاء ليحكم الحياة في واقعها ، ويواجه هذا الواقع ليقضي فيه بأمره : يقره أو يعدله ، أو يغيره من أساسه .. ومن ثم فهو لا يشرع إلا لحالات واقعة فعلا ، في مجتمع يعترف ابتداء بحاكمية الله وحده ، فهو لا منهج ، يتعامل مع ، الواقع ، وليس في فظرية ، تتعامل مع ، الفروض ، .

وهو يصف هؤلاء المخلصين أيضاً به الهزيمة الداخلية و في أرواحهم تجاه الأنظمة البشرية الصغيرة ، حين يريدون من الإسلام أن يصوغ نظريات ، وأن يصوغ قوالب نظام ، وأن يصوغ تشريعات للمحياة ، بينا ليس على وجه الأرض مجتمع قد قرر فعلا تحكيم شريعة الله وحدها .

وهو يرى أن على دعاة الإسلام أن يدعوا الناس إلى اعتناق العقيدة ، حتى لو كانوا يدعون أنفسهم مسلمين ، يجب أن يعلموهم أن الإسلام هو – أولا – إقرار عقيدة ، لا إله إلا الله ، بمدلولها الحقيقي ، وهو : رد الحاكمية لله في أمرهم كله .. ولتكن هذه القضية هي أساس دعوة الناس إلى الإسلام . وهكذا صيغ الإسلام فى نشأته الأولى .. فقد ظل ثلاثة عشر عاماً فى مكة ينشىء العقيدة فى الأنفس ، والأخلاق المنبثقة عن هذه العقيدة ، ولم ينزل الله لهم فى هذه الفترة تنظيمات ولا تشريعات ، فلما أن صارت لهم دولة فى المدينة ذات سلطان ، تنزلت عليهم الشرائع ، وتقرر لهم النظام الذى يواجه حاجات المجتمع المسلم الواقعية .

ولم يشأ الله أن ينزل عليهم النظام والشرائع في مكة ليختزنوها جاهزة حتى تطبق مجرد قيام الدولة في المدينة .

هذ ملخص ما قاله الأستاذ - رحمه الله - في ، المعالم ، .

أما فى كتاب ؛ الإسلام ومشكلات الحضارة ، فقد تناول الموضوع بسعة وتفصيل استغرق صفحات عدة ، ننقل هنا منه ما يشرح الفكرة ، ويوضح معالمها .

#### بفول :

ا إن محاولة وضع أحكام تشريعية فقهية إسلامية لمواجهة أقضية المجتمع الذى تعيش فيه البشرية ، والذى ليس إسلاميا ، لأنه لا يعترف بأن الإسلام منهجه ، ولا يسلم للإسلام أن يكون شريعته .

إن محاولة وضع أحكام تشريعية لأقضية مثل هذا المجتمع ، ليست من الجد فى شيء . وليست من روح الإسلام الجادة فى شيء . وليست من منهج الإسلام الواقعى فى شيء....

إن الفقه الإسلامي لا يستطيع أن ينمو ويتطور ويواجه مشكلات الحياة إلا في مجتمع إسلامي ! مجتمع إسلامي واقعي ، موجود فعلا ، يواجه مشكلات الحياة التي أمامه ويتعامل معها ، وهو مستسلم ابتداء للإسلام ! .

إنه عبث مضحك أن نحاول مثلا إيجاد أحكام فقهية إسلامية للأوضاع الاجتماعية والاقتصادية في أمريكا أو روسيا ، كلتاهما لا تعترف ابتداء بحاكمية الإسلام ! .

وكذلك الحال بالنسبة لأى بلد لا يعترف بحاكمية الإسلام! .

وكل فقه يراد تنميته وتطويره في وضع لا يعترف ابتداء بحاكمية الإسلام هو عملية استنبات للبذور في الهواء .. هو عبث لا يليق بجدية الإسلام ! .

<sup>(</sup>١) الظر: المعالم ص ٢٤ - ٧٤

إن مشكلات و المجتمع الإسلامي و في مواجهة الحضارة القائمة ، ليست هي مشكلات أي مجتمع آخر . إنها ليست مشكلات جاهزة حتى نهيء لها حلولا جاهزة .. إنها مشكلات ستنشأ بشكل خاص ، وبحجم خاص ، وفق ظروف في عالم الغيب ، ووفق ملابسات لا يمكن التكهن بها الآن .. فمن العبث الجرى وراء افتراضات لم تقع بعد ، على طريقة و الأرأيتيين و (١) التي يمجها الجادون من مشرعي وفقهاء الإسلام ...

كا أن مشكلات المجتمع الحاضر في مواجهة الحضارة القائمة ليست مشكلات و مجتمع إسلامي و .. فهذا المجتمع الإسلامي لم يوجد بعد - منذ أن اتخذت شرائع غير شريعة الإسلام لتصريف الحياة - لم يوجد ، حتى تكون هذه مشكلاته . والإسلام ليس مطلوبا منه - ولا مقبولا منه كذلك - أن يوجد حلولا فقهية نجتمع غير إسلامي .. مجتمع أنشأ مشكلاته هذه بسبب أنه لم يعرف الإسلام ؛ أو بسبب أنه هجر الإسلام ، إن كان قد عرفه من قبل ...

فقيم الجهد ؟ وقيم العناء ؟ .

إنه ليس الذي ينقص البشرية لقيام مجتمع إسلامي هو وجود فقه إسلامي معطور ، إنما الذي ينقصها ابتداء هو اتخاذ الإسلام منهجا وشريعته شريعة . إن الفقه الإسلامي لكي يتطور ، ينبغي أن يجد النزبة التي يتطور فيها . والتربة التي يتطور فيها الفقه الإسلامي هي و مجتمع إسلامي ، يعيش في العصر الحاضر ، بدرجته الحضارية ، ويواجه مشكلات قائمة بالفعل ، بتكوينه الذاتي .. ومواجهة المجتمع الإسلامي لهذه المشكلات ، لن تكون كمواجهة أي مجتمع آخر لها بطبيعة الحال . . .

ولكن هذه البديهية - فيما يبدو - لا تبدو واضحة للكثيرين من المخلصين الغيورين على الإسلام ، العقلاء ، ! .

ومن أجل ذلك نكرر ونعيد ونزيد في الإيضاح . . .

إن كل ما يمكن قوله إجمالا عن المجتمع الإسلامي ... أنه ليس صورة تاريخية محددة الحجم والشكل والوضع .. وأننا في العصر الحديث لا نستهدف إقامة مجتمع من هذا الطراز ، من حيث الحجم والشكل والوضع ، إنما نستهدف إقامة مجتمع مكافىء

<sup>(</sup>١) الذين يسألون : أرأيت لو أن كذا وقع .. فما يكون لحكم "

من النواحي الحضارية المادية - على الأقل - للمجتمع الحاضر . وفي الوقت ذاته له روح ووجهة وحقيقة المجتمع الإسلامي الأول ، الذي أنشأه المنهج الرباني . باعتباره قمة سامقة في روحه ووجهته وحقيقته الإيمانية وتصوره للحياة ، ولغاية الوجود الإنساني ، ولمركز الإنسان في هذا الكون ، ولخصائصه وحقوقه وواجباته . وقمة سامقة في تناسقه وتماسكه .. أما الشكل والصورة والأوضاع فتتحدد وتتجدد بتطور الزمن ، وبروز الحاجات ، واختلاف أوجه النشاط الواقعي ... إلى آخر الملابسات .. الملابسات المتغيرة المتحركة .. ولكن التي ينبغي أن يكون تحركها - في المجتمع الإسلامي - داخل إطار المنهج الإسلامي ، وحول محوره الثابت ، وعلى أساس الإقرار بالوهية الله وحده ، وإفراد الله سبحانه بخصائص الألوهية دون شريك . وأولي هذه الخصائص هي حق الحاكمية والتشريع للعباد ، وتطويعهم لهذا التشريع .

ومن ثم فإنه ليس و الفقه ، الإسلامي هو الذي نتقيد به في إنشاء هذا المجتمع – وإن كنا نستأنس به – إنما هو و الشريعة ، الإسلامية والمنهج الإسلامي ، والتصور الإسلامي العام .

وهذا يتطلب ابتداء، أن ترتضى جماعة من البشر اتخاذ الإسلام منهج حياة، وتحكيمه في كل شأن من شؤون هذه الحياة – أى إفراد الله، سبحانه، بالألوهية والربوبية، في صورة إفراده سبحانه، بالحاكمية التشريعية – ولحظتند – لا قبلها – يوجد المجتمع الإسلامي به .. ويبدأ في مواجهة الحياة القائمة، بينا هو يكيف نفسه، وأوضاعه وحاجاته الحقيقية، ووسائل إشباع هذه الحاجات، متأثرا بعقيدته، وما تنشئه من تصورات خاصة، ومتأثرا بأهدافه، وما تعينه من وسائل خاصة، ومتأثرا بطريقته المنهجية الحاصة في مواجهة الواقع، والاعتراف بها هو فطرى من هذا الواقع، وما هو ضروري للو الحياة السليمة، مع رفض ما ليس فطريا ولا ضروريا للنموا، وما هو ضار ومعطل وساحق لهذا النهو، من ذلك الواقع .. وفي خلال هذه المواجهة وضعه الحاص ...

وهنا .. قد يخدم هذا المجتمع الناشيء ما حسبناه وما نزال نحسبه سوء حظ في انقطاع نمو الفقه الإسلامي ! .

قد تكون هذه خدمة يسرها الله لحكمه ...

ذلك أن المجتمع الوليد سيتجه حينئذ مباشرة إلى شريعة الله الأصيلة . لا إلى آراء

الرجال فى الفقه . لأنه لن يجد فى آراء الرجال – وهى مفصلة لعصور خاصة ولظروف خاصة – ما يساوى قده ، إلا بعمليات ترقيع وتعديل . .

وعندئذ يعمد إلى القماش الأصلى الطويل العريض .. و الشريعة . . ليفصل منه ثوبا جديدا كاملا ، بدلا من الترقيع والتعديل ! .

إن هذه ليست دعوة لإهمال الفقه الإسلامي ، وإهدار الجهود الضخمة العظيمة التي بذلها الأثمة الكبار . والتي تحوى من أصول الصناعة التشريعية ، ومن نتاج الأحكام الأصيلة ، ما يفوق – في نواح كثيرة – كل ما أنتجه المشرعون في أنحاء العالم .

ولكنها فقط بيان للمنهج الذى قد يأخذ به المجتمع الإسلامي الذى ينشأ - عندما ينشأ - وبيان لطبيعة المنهج الإسلامي في إنشاء الأحكام الفقهية . إنشائها في مواجهة الواقع الفعلى للمجتمع الإسلامي . المجتمع الذي يعترف ابتداء بحاكمية الإسلام .

إن تلك الغروة الضخمة من الفقه الإسلامي ، قد ولدت ونشأت ، يوما بعد يوم ، في مجتمع إسلامي يواجه الحياة بعقيدته الإسلامية ومنهجه الإسلامي ، ويعترف ابتداء بحاكمية الإسلام له ، ولا يعترف بحاكمية منهج آخر غير الإسلام – مهما يكن في سلوكه أحيانا من مجافاة جزئية للإسلام . ولكن الخطأ في السلوك والانحراف في التطبيق شيء ، وعدم الاعتراف ابتداء بحاكمية المنهج الإسلامي كله شيء آخر .. الأول يقع في المجتمع الإسلامي وينظور . والثاني لا يقع إلا في مجتمع إسلامي . مجتمع لا يصلح بيئة لنمو الفقه الإسلامي وتطور ، وتطوره ، لأنه مجتمع جاهلي لا علاقة له بالإسلام ، مهما ادعى لنفسه صفة الإسلام ! .

وشيء آخر . .

إن الفقه الإسلامي ليس منفصلا عن الشريعة الإسلامية . والشريعة الإسلامية ليست منفصلة عن العقيدة الإسلامية . والفقه والشريعة والعقيدة ونظام الحياة كل لا يتجزأ في التصور الإسلامي .. ومحال أن يكون هناك إسلام ولا مسلمون ولا مجتمع مسلم ، إذا تمزق هذا الكل الموحد مزقا وأجزاء! .

وق أى نظام اجتماعي آخر – غير النظام الإسلامي – تكفي المعرفة بأصول التشريع وطرق الصناعة الفقهية ليصبح للرجل القدرة على وضع الأحكام القانونية ..

أما فى النظام الإسلامي فإن مجرد المعرفة بأصول الصناعة لا يكفي فلابد من أمرين :

١ – مزاولة العقيدة والمنهج في الحياة العامة للأمة .

٢ - مزاولة العقيدة والمنهج كذلك في الحياة الخاصة للمشرّع! .

وهذا ما يجب أن نعرفه ، ونحذر من مخالفته ونحن نحاول - الآن - تنمية الفقه الإسلامي وتطويره . هذه المحاولات التي تبذلها جمهرة مخلصة من رجال الفقه والشريعة في شتى أنحاء الوطن الإسلامي ممن يريدون أو يشيرون بتنمية الفقه الإسلامي وتطويره ، لمواجهة الأوضاع والأنظمة والمؤسسات والحاجات القائمة في المجتمعات الحاضرة .

إنهم - مع احترامي لهم ، والتجاوب مع شعورهم المخلص ورغبتهم المشكورة ، وتقديري للنجهد الناصب الذي يبذلونه - يحاولون استنبات البذور في الهواء .. وإلا فأين هو ، الجتمع الإسلامي ، ، الذي يستنبطون له أحكاما فقهية إسلامية يواجه بها مشكلاته ؟ .

المجتمع الإسلامي هو الذي يتخذ المنهج الإسلامي كله منهجا لحياته كلها . ويحكّم الإسلام كله في حياته كلها ، ويتطلب عنده حلولا لمشكلاته . مستسلما ابتداء لأحكام الإسلام . ليست له خيرة بعد قضاء الله ...

فأبين هو هذا المجتمع اليوم ؟ أين هو في أي زاوية من زوايا الأرض ؟ .

إن كل حكم فقهى يوضع الآن لمواجهة مشكلة قائمة فى المجتمعات التى ليست إسلامية ، لن يكون هو الذى يصلح ويواجه الواقع فى المجتمع إسلامي . لأن هذه المشكلة ذاتها قد لا تقوم أصلا فى المجتمع الإسلامي حين يقوم . وإذا قامت فلن تكون هي بحجمها وشكلها ، ولن تكون طريقة المجتمع فى مواجهتها – وهو إسلامي – هى طريقته فى مواجهتها وهو غير إسلامي ؛ ولأن عوامل شتى ، وملابسات شتى ، تجعل طبيعة المجتمعات غير الإسلامي وطريقته فى مواجهة الحياة والمشكلات غير طبيعة وطريقة المجتمعات غير الإسلامي وطريقة .

هذه بديهية .. فيما أظن . .

إن أبا بكر وعمر وعليا ، وابن عمر وابن عباس ، ومالكا وأبا حنيفة وأحمد بن حنبل والشافعي ... وأبا يوسف ومحمدا والقرافي والشاطبي ... وابن تيمية وابن قيم الجوزية

والعز بن عبد السلام وأمثالهم «عليهم رصوال الله « كانوا – وهم يستنبطون الأحكام –

أولا: يعيشون ف مجتمع إسلامى يحكّم الإسلام وحده ف شؤونه ، ويتخد الإسلام وحده منهجا لحياته -- حتى مع بعض المخالفة الجزئية فى بعض العصور -- ويواجهون الحياة بهذا المنهج وبآثاره فى نفوسهم .

ثانيا : يزاولون العقيدة الإسلامية والمنهج الإسلامي في حياتهم الخاصة ، وفي إطار المجتمع الإسلامي الذي يعيشون فيه ، ويتذوقون المشكلات ويبحثون عن حلولها بالحس الإسلامي ..

ومن ثم كانوا مستوفين للشرطين الأساسيين لنشأة فقه إسلامي ، وتطوره ليواجه الأحوال المتطورة . فوق استيفائهم طبعا لشروط الاجتهاد ، والتي لا مجال هنا ولا داعي ليبانها لأنها بديهية ! .

فأما الآن .. فماذا ؟؟ .

إنه لابد أن تحسب حساب عوامل كثيرة ، تبعد نمو الفقه الإسلامي وتطوره الآن عن منهجه الأصيل .

لابد أن نحسب بعد الواقع العملي ، والواقع النفسي والعقلي ، والواقع الشعوري والاعتقادي ، عن جو الإسلام والحياة الإسلامية .. .

ولابد أن نتذكر أن المشكلات التي تواجهها مجتمعاتنا ليست مشكلات مجتمع إسلامي ، حتى نستنبط لها أحكاما فقهية إسلامية ! .

ولابد أن نحسب حساب الهزيمة العقلية والروحية أمام الحضارة الغربية ، وأمام الأوضاع الواقعية .. والإسلام يواجه لا الواقع لا دائما . ولكن لا ليخضع له ، بل ليخضعه لتصوراته هو ، ومنهجه هو ، وأحكامه هو ، وليستبقى منه ما هو فطرى وضرورى من النمو الطبيعي ، وليجتث منه ما هو طفيلي وما هو فضولي ، وما هو مفسد .. ولو كان حجمه ما كان .. هكذا فعل يوم واجه جاهلية البشرية ، وهكذا يفعل حين يواجه الجاهلية في أي زمان .

إن أولى بوادر الهزيمة هي اعتبار ، الواقع ، أيا كان حجمه هو الأصل الذي على شريعة الله أن تلاحقه ! بينها الإسلام يعتبر أن منهج الله وشريعته هي الأصل الذي ينبغي

أن يغيء الناس إليه ، وأن يتعدل الواقع ليوافقه . وقد واجه الإسلام المجتمع الجاهلي - العالمي - يوم جاء ، فعدله وفق منهجه الخاص ؛ ثم دفع به إلى الأمام .

وموقف الإسلام لا يتغير اليوم حين يواجه المجتمع الجاهلي – العالمي – الحديث . إنه يعدله وفق منهجه . ثم يدفع به إلى الأمام .

وفرق بين الاعتبارين بعيد . فرق بين اعتبار ١ الواقع ١ الجاهلي هو الأصل . وبين اعتبار المنهج الرباني هو الأصل . . .

إننى أنكر وأستنكر استفتاء الإسلام اليوم فى أية مشكلة من مشكلات هذه المجتمعات . احتراماً للإسلام وجديته . وإلا فأى هزء واستخفاف أشد من أن تجيء لقاض تطلب حكمه ، وأنت تخرج له لسانك . وتعلنه ابتداء أنك لا تعترف به قاضيا ، ولا تعترف له بسلطان . وأنك لن تتقيد بمكمه إلا إذا وافق هواك ! وإلا إذا أقرك على ماتهواه ! .

إن الإسلام لا علاقة له بما يجرى فى الأرض كلها اليوم ؛ لأن أحد لا يحكم الإسلام فى حياته ، ولا يتخذ المنهج الإسلامى منهجا لمجتمعه . ولأن أحدا لا يحكم بشريعة الله وحدها ، ولا يفرد الله سبحانه بالألوهية وخصائصها ، ولا يجعل الكلمة الأولى والأخيرة فى شؤون الحياة كلها لله ولشريعة الله .

والذين يستفتون – بحسن نية أو بسوء نية – هازلون ! والذين يردون على هذه الاستفتاءات – بحسن نية أو بسوء نية – والذين يتحدثون عن مكان أى وضع من أوضاع البشرية الحاضرة من الإسلام ونظامه ، أشد هزلا .. وإن كنت أعلم عن الكثيرين منهم أنهم لا يعنون المزل ولا يستسيغونه – لو قطنوا إليه – في شأن الإسلام ! إنحا يستفتى الإسلام في الأمر حين يكون الإسلام وحده هو منهج الحياة . ذلك عند قيام المجتمع الإسلامي . المجتمع الذي يتخذ الإسلام شريعته ولا تكون له شريعة سواه – عندما يأذن الله ويشاء .

## ملاحظات وتعقيبات :

هذا ما النهي إليه اجتهاد الشهيد سيد قطب رحمه الله في هذه القضية .

ويبدو لى في هذا التفكير أو هذا الاجتهاد المخلص بعض الملاحظات التي تخالف وجهة النظر هذه .

### ليس مجتمعنا كالمجتمع الجاهل في مكة -

أولى هذه الملاحظات وأهمها .

أن المجتمع الذي نعيش فيه الآن ليس شبيها بمجتمع مكة الذي واجهه النبي ﷺ حين نشأة الدعوة الإسلامية الأولى .

ذلك كان مجتمعا جاهليا صرفا ، أعنى مجتمعا وثنيا كافرا ، لا يؤمن ب لا إله إلا الله ، ولا بأن ، محمدا رسول الله ، ويقول عن القرآن : سحر وافتراء وأساطير الأولين .

أما مجتمعنا القائم في بلاد المسلمين ، فهو مجتمع خليط من الإسلام والجاهلية ، فيه عناصر إسلامية أصيلة ، وعناصر جاهلية دخيلة .

فيه أناس مرتدون صراحة من دعاة الشيوعية والعلمانية اللادينية ، وهم فئة قليلة من الحكام ورجال الأحزاب العقائدية ونحوهم ، فلهم حكم المرتدين .

وفيه منافقون يتظاهرون أمام الشعب بالإسلام ، وباطنهم خراب من الإيمان ، فلهم حكم المنافقين .

وفيه - عدا هؤلاء وأولئك - جماهير غفيرة - تكون أكثرية الأمة الساحقة ، ملتزمة بالإسلام ، وجل أفرادها متدينون تدينا فرديا ، يؤدون الشعائر المفروضة ، وقد يقصرون في بعضها ، وقد يرتكب بعضهم المعاصى ، ولكنهم في الجملة - يخافون الله تعالى ، ويحبون التوبة ، ويتأثرون بالموعظة ، ويحترمون القرآن ويحبون الرسول ، إلى غير ذلك ، مما يدل على صحة أصول العقيدة لديهم .

ولهذا يكون من الإسراف والمجازفة الحكم على هؤلاء جميعاً بأنهم جاهلبون كأهل مكة الذين واجههم الرسول عليه في فجر دعوة الإسلام، وأن واجبنا ألا نعرض عليهم إلا العقيدة، والعقيدة وحدها، حتى يشهدوا أن « لا إله إلا الله » بمدلولها الحقيقى، وألا نستجيب لاستفتاءاتهم في شأن من شئون المجتمع الإسلامي.

فالواقع كما قلنا أن هؤلاء غير مجتمع مكة المشرك ، فكثير منهم يصلون ويصومون ، ويزكون ويحجون ، وكثير نمن قصر في هذه الفرائض لا ينكرها ، ولا يستخف بها ، وهي أركان الإسلام ومبانيه . فهل كان مجتمع مكة يلتزم شيئا من هذه الأركال ؟! .

ثم هم یتزوجون ویطلقون ، ویرئون ویورثون ، ویوصون ، علی مقتضی کتاب الله وسنة رسوله کیالئه .

ولازال فى بعض البلاد من يقيمون الحدود الشرعية من الجلد والقطع والقتل ونحوها ، ولازالت القاعدة العريضة فى البلاد الأخرى تطالب الحكومات بإقامتها وتطبيق شرع الله تعالى .

فهل ياترى إذا استفتى هؤلاء في شأن من شئون الإسلام التي يمارسونها بالفعل ألا نفتيهم ونبين لهم؟.

إنهم يسألون فى كل صغيرة وكبيرة تتعلق بشئون العبادات، وما يسمى بد الأحوال الشخصية ، ومن واجبنا أن نبين لهم ولا نكتم عنهم علما نافعا فيلجمنا الله بلجام من نار يوم القيامة.

وهم يسألون أيضا عما يعرض لهم في حياتهم الشخصية والاجتماعية ، فهم مسوقون إلى أن يتعاملوا مع البنوك ، وأن يؤمنوا على المتاجر والمعامل والممتلكات ، ويسألون عن حكم الشرع في ذلك كله .

هل نصم آذاننا عن هؤلاء المسلمين، حتى لو سألونا عن الصلاة والزكاة والعلم ؟ .

أم نجيبهم عن أحكام العبادات وما يتعلق بها ، ولا نجيبهم عن أحكام المعاملات ؟ .

مع أن الشهيد سيد قطب رحمه الله فى بعض ما كتبه فى ؛ الظلال ؛ وفى ؛ خصائص التصور ؛ لا يقر هذه التفرقة بين ما سمى ؛ العبادات ؛ وما سمى ؛ المعاملات ؛ ويرى أن القرآن يسوق الجميع فى نسق واحد ، ولا يفرق بين هذه وتلك .

# المتأثرون بالغزو الفكرى جهال لا كفار :-

على أن من المسلمين من أفسد الجهل والغزو الثقافى فكره ، فأصبح يعتقد أن الإسلام — كبعض الديانات الأخرى – عقيدة وعبادة وخلق ، ولا شأن له بالدولة ولا بنظام الحياة .

و بعصهم بحسب آن ما جاء به لإسلام في نظام نسسي ، الاحتماعي و لافتصادي أشياء قليلة لا نبلغ أن تكون نظاما يوحه خباه

وبعضهم يظل أن ما جاء به الإسلام في هذه بنه حي دما أشبهها لا يصلح لعصرنا اليوم

وبعضهم يقول: لا يمكن تطبيقه في هذا العصر

ومعظم هؤلاء في نظري جهال ، يجب أن يتعلمو ، لا مرتدون يجب أن يقتلوا ! .

معظم هؤلاء لم ينكر حق الله في أن يشرع لعباده ما يشاء ويلزمهم بما يريد ، ولكنهم يظنون أنه منحهم حرية الاختيار فيما يحكمون به أنفسهم في بعض شئون الحياة .

وهذا إنما جاء من الجهل بحقيقة دينهم وشموله

وبعضهم قامت فى ذهنه شبهات بلبلت فكره ، وم يكن عنده حصابة ثقافية ترد عنه أثر هذه الشبهات

وواجب دعاة الإسلام أن يرشدوا هؤلاء وأولتك إن الصراط المستقيم ، ويعلموهم دينهم الذي لازالوا يلتزمونه ، ويعتقدون أنهم مقيمون عليه

وطرائق التعليم تختلف باختلاف درجات ثقافة الأشخاص ونوعها . ومن هذه الطرق :--

عرض النظام الإسلامي لشتى جوانب الحياة ، وبيان مزاياه على سائر الأنظمة البشرية ، وكيف تقدم الشريعة الإسلامية حلولا مدهشة لا نتطاول إليها أعناق البشر لمختلف مشكلات الحياة

إن كثيرين من « عبيد الفكر الغربي » لا يشكون في عقيدة الإسلام ، بل في نظامه للحياة ، وكثيرون منهم ربما شكوا في العقيدة ، بناء على شكهم في النظام .

فالواقع أن الغزو الفكرى الماكر ، حين بدأ عمله لم يبدأ بالتشكيك في العقيدة ، فهذا مما ينفر منه كل مسلم ، لوضوح العقيدة الإسلامية وانسجامها وبساطتها ومنطقيتها - وإنما بدأ بالتشكيك في أنظمة الإسلام وتشريعاته ، فانتهى التشكيك في النظام إلى الشك في العقيدة ذاتها ، وهذا أمر حتمى ، لأنه فرع عنها ، وثمرة لها .

لهذا كان من المناسب ومن النافع العمل على إرالة الشبهات عن النظام ، وبيال خصائصه ومزاياه وآثاره ليعود إلى الشاكين والمرتابين إيمانهم بالنظام الذي أدت رلزلته إلى زلزلة العقيدة ، فقوة الإيمان به تقضى إلى قوة العقيدة .

ومن أجل هذا نرى كثيرين من رجال القانون والاقتصاد والاجتماع الذين شكوا في صلاحية الإسلام كله يوما ما ، حين أتيحت لهم دراسة نظمه دراسة واعية ، زالت شبهاتهم ، وانحلت عقدهم ، وعادوا بقوة إلى حظيرة الإسلام . بل أصبحوا من دعاته وأنصاره .

والنظرة إلى المجتمع الحالى فى بلاد المسلمين على أنه مجتمع جاهلى صرف كمجتمع مكة فى بدء الدعوة الإسلامية ، هى السر الكامن وراء هذا التشدد الظاهر فى رفض كل محاولة لعرض نظام الإسلام ، وتقديم حلول من فقهه لمشكلات الحياة المعاصرة .

# انفراد الشهيد سيد قطب بهذا الرأى:-

والذي يستقرىء آراء الدعاة الإسلاميين في هذا العصر من عهد محمد عبده إلى رشيد رضا، إلى حسن البنا، إلى من بعدهم في البلاد العربية، وآراء إخوانهم في البلاد الإسلامية الأخرى مثل المودودي وغيره، يجد أن هذا الرأى مما انفرد به سيد قطب رحمه الله ، كما تشهد بذلك آثارهم جميعا. وسنعرض لشيء من ذلك في آخر هذا الفصل.

### مناقضة رأى الشهيد عودة للشهيد قطب :-

والشهيد المرحوم عبد القادر عودة ينظر إلى المجتمع الحالى فى بلاد المسلمين نظرة تخالف نظرة الشهيد المرحوم سيد قطب مخالفة جذرية ، ويرى أن إهماله لتحكيم الشريعة فى بعض شئون الحياة لم يكن تحديا لسلطان الله ، وإنما جاء نتيجة الجهل أو النفوذ الأجنبى وما شابه ذلك .

يقول الشهيد الفقيه - رحمه الله - في مقدمة رسالته القيمة المركزة : • الإسلام بين جهل أبنائه وعجز علمائه • :-

انتى لأعتقد أننا لم نترك أحكام الشريعة الإسلامية إلا لجهلنا بها ، وقعود علمائنا أو عجزهم عن تعريفنا بها .

تخم يقول

ولقد رأيت أن خير ما يخدم به المسلم أخاه أن يبصره بأحكام الشريعة الإسلامية ،
 وأن يبين له ما خفى عليه منها » .

ويشرح علة نقل القوانين الأوربية للبلاد الإسلامية، شرح العارف المطلع، فيقول:

و قد يظن البعض أن ولاة الأمور في البلاد الإسلامية نقلوا لها القوانين الأوربية لأنهم لم يجدوا في الشريعة غناء . وهذا ظن خاطىء أساسه الجهل الفاضح بالشريعة ، فإن في الشريعة الإسلامي من المبادىء والنظريات والأحكام ما لو جمع في مجموعات لكان مثلا أعلى في المجموعات التشريعية ، وأعتقد أنه لو وضعت هذه المجموعات الإسلامية لنقلت البلاد غير الإسلامية أحكامها قبل جيل واحد ، وأهملت ما لديها من مجموعات تعتز بها و .

• والعلة الحقيقية في نقل القوانين الأوربية للبلاد الإسلامية هي الاستعمار ، والنفوذ الأوربية الأوربي ، وقعود علماء المسلمين ، فبعض هذه البلاد الإسلامية أدخلت لها القوانين الأوربية بقوة المستعمر وسلطانه ، كالهند وشمال أفريقيا ، وبعض البلاد الإسلامية دخلتها القوانين الأوربية بضعفها وقوة النفوذ الأجنبي فيها من ناحية ، ومحاولة حكامها تقليد البلاد الأوربية من ناحية أخرى ، ومن هذا القسم مصر وتركيا .

ومن الثابت تاريخيا أن القوانين الأوربية نقلت إلى مصر في عهد الخديوى إسماعيل. وأنه كان يود أن يضع لمصر مجموعات تشريعية مأخوذة من الشريعة ومذاهب الفقه الإسلامي المختلفة. وقد طلب من علماء الأزهر أن يضعوا هذه المجاميع ، ولكنهم رفضوا إجابة طلبه ، لأن التعصب المذهبي منعهم من أن يتعاونوا على إظهار الشريعة في أجمل صورها ، فضحوا بالشريعة جميعها ، واحتفظ كل بمذهبه والتعصب له ، وأضاعوا على العالم الإسلامي فرصة طالما بكوا على ضياعها ، وحق لهم أن يبكوا عليها حتى تعود ! ٥ .

وأحب أن أنبه إلى أن بعض البلاد الإسلامية التي أخذت نختارة إلى حد ما
 بالقوانين الأوربية لم تكن تقصد إطلاقاً مخالفة الشريعة الإسلامية ، وليس أدل على ذلك
 من أن قانون العقوبات المصرى الصادر في سنة ١٨٨٣ م نص في المادة الأولى منه على أن

( من خصائص الحكومة أن تعاقب على الجرائم التى تقع على أفراد الناس بسبب ما يترتب عليها من تكدير الراحة العمومية وكذلك الجرائم التى تحصل ضد الحكومة مباشرة . وبناء على ذلك فقد تعينت في هذا القانون درجات العقوبة التي لأولياء الأمر شرعا تقديرها . وهذا بدون إخلال في أى حال من الأحوال بالحقوق المفررة لكل شخص بمقتضى الشريعة الغراء ) وهذا النص مأخوذ من القانون التركى الصادر في ١٨٥٣/٦/٥ م وكذلك أستطيع أن أقول بحسب اعتقادى :

إن أولى الأمر فى معظم البلاد الإسلامية لم يخطر على بالهم أن يخالفوا الشريعة لا قديماً ولا حديثاً ، ولكنّ القوانين جاءت مخالفة للشريعة بالرغم من ذلك ، وبالرغم من حرص بعضهم على منع التخالف ، ولعل السّر فى ذلك هو أن واضعى القوانين إما أوربيون ليس لهم صلة بالشريعة أو مسلمون درسوا القوانين ولم يدرسوا الشريعة » (١) .

ثم يبين أثر إدخال هذه القوانين من الوجهة الفكرية والثقافية فيقول :

ا ترتب على إدخال القوانين الأوربية فى البلاد الإسلامية أن أنشئت فى تلك البلاد على خاصة لتطبيق هذه القوانين ، وعين لهذه المحاكم قضاة أوربيون ، أو قضاة وطنيون درسوا هذه القوانين ، ولم يدرسوا الشريعة ، وقد اعتبرت المحاكم الجديدة نفسها مختصة بكل شيء تقريباً ، فترتب على ذلك تعطيل الشريعة تعطيلاً عمليا ، لأن المحاكم الجديدة لا تطبق إلا قوانينها » .

المنائث السلطة القائمة على التعليم مدارس خاصة لتدريس القوانين ، وقد جرت هذه المدارس على الاهتمام بدراسة القوانين ، وإهمال الشريعة إلا في مسائل قليلة كالوقف ، فأدى ذلك إلى نتيجة مخزية ، إذ أصبح كل رجال القانون تقريباً - وهم من صفوة المثقفين - يجهلون كل الجهل أحكام الشريعة الإسلامية واتجاهاتها العامة . أى أنهم يجهلون بكل أسف أحكام الإسلام وهو الدين الذي تتدين به الدول الإسلامية » .

ولقد أدى الجهل بالشريعة إلى تفسير النصوص القليلة المأخوذة عن الشريعة تفسيرا يتفق مع القوانين الوضعية ويختلف عن الشريعة فى بعض الأحوال . ومن ذلك أن قانون العقوبات المصرى ينص على أن أحكام قانون العقوبات لا تخل فى أى حال من الأحوال بالحقوق المقررة لكل شخص فى الشريعة الإسلامية . وبالرغم من قيام هذا النص الصريح

<sup>(</sup>١) • الإسلام بين جهل أيناله وعجز علماله ، ص ٢٦ - ٢٨

فإن الشراح المصريين لم يدرسوا هذه الحقوق كما هي موجودة في الشريعة ، واكتفوا بأن يدرسوا من الحقوق ما يقره القانون الفرسي ، وأن يدرسوه على طريقة الشراح الفرسيين ، وأن يعللوه بقواعد القانون ، كما علله الفرسيون ، ولقد اندفع الشراح المصريون في هذا الطريق تحت تأثير عاملين

أولهما : أنهم لا بدرسون الشريعة ولا يعرفون شيئا من أحكامها واتجاهاتها .

وثانيهما: أنهم يقُهِلُون أنفسهم بآراء واتجاهات الشراح الأوربيين عامة والفرنسيين خاصة ، فلا يبيحون إلا ما أباحوا ولا يحرمون إلا ما حرموا ، والشراح الأوربيون لا يعرفون بطبيعة الحال شيئا عن الشريعة الإسلامية ؛ (١) .

ثم يتحدث عن أصناف المسلمين بالنظر إلى علمهم بالشريعة فيقسمهم إلى ثلاث طوائف:

- ١ -- غير المُثقفين .
- ٢ والمُثقفون ثقافة أوربية .
- ٣ -- والمثقفون ثقافة إسلامية .

والذي يعنينا هنا حديثه عن الطائفة الثانية إذ يقول

الطائفة معظم المثقفين في البلاد الإسلامية وأكثرهم متوسطو الثقافة ،
 ولكن الكثيرين منهم مثقفون ثقافة عالية . ومن هده الطائفة : القضاة ، والمحامون ،
 والأطباء ، والمهندسون ، والأدباء ، ورجال التعليم ، والإدارة ، والسياسة .

وقد تثقفت هذه الطائفة على الطريقة الأوربية

ولهذا فهم لا يعرفون عن الشريعة الإسلامية إلا ما يعرفه المسلم العادى بحكم البيئة والوسط . وأغلبهم يعرف عن عبادات اليونان والرومان ، وعن القوانين والأنظمة الأوربية أكثر مما يعرف عن الإسلام والشريعة الإسلامية .

لا ومن هذه الطائفة أشخاص يعدّون على الأصابع فى كل بلد لهم دراسات خاصة
 ف فرع من فروع الشريعة ، أو فى مسألة من مسائلها ، ولكنها دراسة محدودة ويغلب أنَ

<sup>(</sup>١) ، الإسلام بين حهل بنائه وعجز علمائه ، ص ٢٨

تكون دراسات سطحية ، وقل أن تجد في هؤلاء من يفهم روح الشريعة الإسلامية على حقيقتها أو يلمّ إلماماً صحيحاً باتجاهات الشريعة والأسس التي تقوم عليها .

« وهؤلاء المثقفون ثقافة أوربية ، والذين يجهلون الإسلام والشريعة الإسلامية إلى هذا الحد ، هم الذين يسيطرون على الأمة الإسلامية ، ويوجهونها فى مشارق الأرض ومغاربها . وهم الذين يمثلون الإسلام والأمم الإسلامية فى المجامع الدولية » .

الله ومن الإنصاف لحؤلاء أن نقول إن أغلبهم على جهلهم بالشريعة الإسلامية متدينون ، يؤمنون إيماناً عميقا ويؤدون عبادتهم بقدر ما يعلمون وهم على استعداد طيب لتعلم ما لا يعلمون ، ولكنهم لا يطيقون أن يرجعوا بأنفسهم إلى كتب الشريعة للإلمام بما يجهلون ، لأنهم لم يتعودوا قراءتها ، ولأن البحث في كتب الشريعة غير ميسر ، إلا لمن مرن على قراءتها طويلا ، فهي مؤلفة على الطريقة التي كان المؤلفون يؤلفون عليها من ألف عام ، وليست مبوبة تبويبا يسهل الانتفاع بها ، وليس من السهل على من يحب الاطلاع على مسألة بعينها أن يعثر على حكمها في الحال ، بل عليه أن يقرأ باباً وأبوابا حتى يعثر على ما يريد . وقد يبأس الباحث من العثور على ما يريد ثم يوفقه الله فيعثر عليه مصادفة في مكان لم يتوقع أن يجده فيه ، وقد يقرأ الباحث في الكتب الشرعية ، فلا يصل إلى المعنى الحقيقي لجهله بالاصطلاحات الشرعية والمبادىء الأصولية التي تقوم عليها المذاهب الفقهية . وإنى لأعرف كثيرين حاولوا جاذين أن يدرسوا الشريعة فعجزوا عن فهمها وتشتت ذهنهم ، وضاع عزمهم بين المتون والشروح والحواشي ، ولو أن هؤلاء وجدوا كتبا في الشريعة مكتوبة على الطريقة الحديثة لاستطاعوا أن يدرسوا الشريعة الإسلامية ، كتبا في الشريعة مكتوبة على الطريقة الحديثة لاستطاعوا أن يدرسوا الشريعة الإسلامية ، ولأفادوا واستفادوا ه .

« ولطائفة المثقفين ثقافة أوربية ادعاءات غريبة عن الشريعة ، بل هي ادعاءات مضحكة . فبعضهم يدعون أن الإسلام لا علاقة له بالحكم والدولة ، وبعضهم يرى الإسلام ديناً ودولة ، ولكنهم يدعون أن الشريعة لا تصلح للعصر الحاضر فيما يتعلق بأحكام الدنيا ، وبعضهم يرى أن الشريعة تصلح للعصر الحاضر ، ولكنهم يدعون أن بعض أحكامها مؤقت فلا يطبق اليوم ، وبعضهم يرى أن الشريعة تصلح للعصر الحاضر ، وأن أحكامها دائمة ولكنهم يدعون أن بعض أحكامها لا يستطيع تطبيقه ، خشية إغضاب الدول الأجنبية ، وبعضهم يدعى أن الفقه الإسلامي يرجع إلى آراء الفقهاء أكثر مما يرجع إلى القرآن والسنة » .

والواقع أن هذه الادعاءات جميعا برجع إلى عاملين
 وأولهما : الجهل بالشريعة .

وثانيهما: تأثرهم بالثقافة الأوربية ، ومحاولتهم تطبيق معلوماتهم عن القوانين الوضعية على الشريعة الإسلامية ، ولا أدل على سقوط هذه الادعاءات من تناقض أصحابها ، فما يدّعيه البعض ينقضه البعض الآخر ، وما يقيمه بعضهم يهدمه البعض الآخر ، (١) .

ويعرض الشهيد الفقيه عبد القادر عودة - رحمه الله - لجبل المثقفين ثقافة إسلامية وطريقتهم في عرض الدعوة إلى الإسلام ، فيقول :

ويسلك هذا الجيل في دعوته للإسلام وإقامة شرائعه وشعائره طرقاً قد تجدى في إقتاع المثقفين ثقافة أوربية ، وهم المسيطرون على الحياة العامة ، وبيدهم الحكم والسلطان في بلاد الإسلام ، وكان من الأولى أن يبذل علماء الإسلام جهداً في إقناع هذا الفريق وتعليمه ما يجهل من أحكام الإسلام فلو عرف هؤلاء الإسلام على حقيقته لكانوا خير السفراء والدعاة للإسلام ع.

و أحب من علماء الإسلام أن يبينوا للمثقفين ثقافة أوربية فى كل ظرف وفى كل يوم مدى مخالفة القوانين الأوربية للإسلام وحكم الإسلام فيمن يطبق هذه القوانين وينفذها ، فما المثقفون ثقافة أوربية إلا مسلمون بجهلون حقائق الإسلام ، ولكنهم مع ذلك على استعداد حسن لتعلم ما يجهلون من الإسلام .

و وأحب من علماء الإسلام أن يمكنوا للمثقفين ثقافة أوربية من دراسة الشريعة ، والاطلاع على مبادئها ونظرياتها ومدى تفوقها على القوانين الوضعية ويستطيع علماء الإسلام أن يصلوا لهذا إما بتأليف لجان من رجال المذاهب المختلفة ، فتقوم كل لجنة بجمع الكتب المهمة فى كل مذهب ، وتصنع منها جميعا كتابا واحداً فى لغة عصرية ، وفي تنظيم وفهرسة عصرية ، وإما بتأليف كتب فى لغة ونظام عصرى ، تعرض مواد التشريع الإسلامي عرضا شائقاً مع مقارنة مختلف المذاهب الإسلامية ، فكتاب فى البيع ، وأخر فى الإيجار ، وثالث فى الشركات ، ورابع فى الإفلاس ، وهكذا . ، و ال .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٩ ~ ٤٤

<sup>(</sup>١) ، الإسلام بين جهل أينائه وعجز علمائه ، ص ١٥٪ ٦٠٪

هذا ما كتبه الشهيد الفقيه عبد القادر عودة وهو مخالف تماما لما كتبه الشهيد الأديب سيد قطب وقد تبين بهذا البيان الهادىء أنه ليس من الهزل فى شيء ، ولا من عدم الجدية ، ولا من مجانبة الواقعية أن يعرض على هذه الفقات من الناس نظام الإسلام وشريعة الإسلام ، واجتهادات علمائها ، عرضاً ملائماً ، يجب إليهم رسالة الإسلام ، ويردّ عنها المفتريات ، ويزيل من أذهانهم الشبهات .

الحقيقة التي نؤكدها أن جلَّ هؤلاء الناس لا ينكرون حكم الله ، ولكنهم يجهلونه .

وقد طال بهم الجهل وتوارثوه ، لقوة الغزو الأجنبي الفكرى ، وطول مدته ، وعدم قيام دفاع مضاد من الجبهة الإسلامية لتحصين هؤلاء قبل وقوعهم في الخطر ، أو لإنقاذهم بعد وقوعهم فيه ، وذلك لضعف إمكانات تلك الجبهة ، وتمزقها ، وعجزها ، وتسلط القوى الأخرى عليها ، حتى شغلتها بالتافه عن العظيم ، وبالدنيا عن الدين ، إلا من عصم ربك منها .

فإذا كنا واقعيين حقا ، وكنا جادّين حقا ، فعلينا أن نعرف من أين أتى هؤلاء ، وما أتوا إلا من الجهل بشريعة الإسلام ، ومحاسن نظام الإسلام ، وما يمتاز به من شمول وتوازن ، وجمع بين الواقعية والمثالية ، والروحية والمادية ، والفردية والجماعية ، في النثام واتساق ، واعتقادهم في نظم الحياة الغربية وقوانينها حيث لم يعرفوا غيرها .

فإذا بينا قصور النظم الغربية ، وكال النظم الإسلامية ، وقدرة الاجتهاد الإسلامي على حل مشكلات العصر ، فقد أنقذناهم من اعتقاد خاطىء ، وفهم قاصر وربما تمادى بهم إلى الكفر – والعياذ بالله – وقد رأينا كثيرا من هؤلاء فعلاً يعودون إلى الإيمان بحقية الإسلام ، ووجوب تحكيمه فى كل شئون الحياة والمجتمع ، بعد أن أتيح له دراسة بعض جوانب من نظامه وتشريعاته . فعاد إلى اليقين بعظمة هذا النظام الإلهى وكاله وسموه على كل ما وضع البشر لأنفسهم .

الواقعية التي تحكم بها الفطرة هنا هي إصلاح عقيدة هؤلاء عن طريق عرض النظام الإسلامي عرضا يحبب إليهم هذا الدين .

وليس من الواقعية الحقيقية أن نعرض على هؤلاء « لا إله إلا الله » وهم يعلنونها ويؤمنون بها ، ويقاتلون من أنكرها .

ليس من الواقعية أن نحرمهم و حرم أنفسنا من تطوير الفقه الإسلامي وتنميته بحجة أن المجتمع الإسلامي غير موجود ، فهذا ضرب من العنف والتعسير على أنفسنا وعلى الناس ، وقد جاء في الحديث : « إنما بعثتم ميسرين ، ولم تبعثوا معسرين ، ، وعلى الناس ، وقد جاء في الحديث : « إن الله يحب الرفق في الأمر كله » . موقعنا من الفقه الإسلامي :

وأما قول الشهيد سيد قطب رحمه الله : أننا لن نتقيد فى إنشاء المجتمع الإسلامي المنشود بالفقه الإسلامي - وإن كنا نستأنس به - وإنجا نتقيد فقط بالشريعة الإسلامية والمنهج الإسلامي ، لأن الفقه فصل لزمن آخر وبيئة أخرى ، فهو قول - وإن كان صحيحا فى جملته - يحتاج إلى إيضاح وتقييد . فليس هناك شيء مستقل منفصل اسمه ه الشريعة

الإسلامية ، وإنما نجد الشريعة الإسلامية داخل ، الفقه الإسلامي . .

فالفقه الإسلامي يحوى أحكاماً وقواعد مقطوعاً بها ، مجمعاً عليها ، مستمدة من نصوص الكتاب والسنة ، واستقراء ما جاء فيهما من جزئيات الأحكام . وهذا القسم هو الجزء المقطوع به من « الشريعة الإسلامية » أى مقطوع بأنه بعينه من الشريعة .

وهناك أحكام مختلف فيها وإن كان أصلها النص؛ للاختلاف فى ثبوتها أو فى دلالتها، أو فيهما معا، فهى ظنية وليست قطعية . وأحكام أخرى اجتهادية وليست نصية ، وهى داخلة فيما اختلف فيه ، وليست مما أجمع عليه . فهذه هى أحكام ، الفقه الإسلامي ، ومعظم الأحكام من هذا القسم الأخير . وهى ليست غريبة عن الشريعة ولا دخيلة عليها . بل هى منبئقة عن الشريعة فى جملتها ومجموعها لا فى جميعها ولا فى تفصيلاتها .

وهذا القسم الظنى الاجتهادى المختلف فيه لا يجوز إطراحه وإهماله ، لأنه ناشىء عن اجتهاد ، وإنما يجب أن ندرسه دراسة الموازنة لنتخير أقرب الآراء فيه إلى مقاصد الشريعة ونصوصها وروحها ، فيكون ما نختاره هو الشريعة الواجب اتباعها في حقنا .

ولو أهملنا كل الفقه لأنه فقه ، لترتب على ذلك إهمال ما نسميه 1 الشريعة 1 نفسها ، لأنها لا توجد إلا داخله .

وهل يسع مفسرا للقرآن الكريم في عصرنا أن يتعرض لتفسيره دون أن يراجع أقوال مفسرى السلف وغيرهم ؟ .

إن الذي يفعل ذلك يضلُّ ويتيه .

وهل يسع شارحا لصحيح البخارى أو مسلم أو غيرهما من كتب السنة أن يعرض لشرحهما دون أن يرجع إلى أقوال الشراح القدامي من علماء الأمة ؟ .

ومثل ذلك الذى يتعرض لفهم نصسوص الشريعة وتفسيرها ، كآيات الأحكام ، وأحاديث الأحكام ، هل يريد أن يفهمها ويفسرها وحده ، أم يرجع إلى ما قاله الأثمة فيها ويتخبر منها ؟ وقد يؤتيه الله فهما جديداً في بعضها فواجبه أن يقدمه للناس .

ثم إن النظريات والفروع والمسائل والصور والشروح والتعليلات التي قام بها الفقهاء بتقديمها على توالى العصور ليست شبئا هينا يتصور الاستغناء عنه بسهولة ، وليست كلها مما و فعل و على و قد و زمن معين ، وبيئة معينة ، ولم يعد يصلح لعصرنا . فمعظم هذه الغروة الفقهية الضخمة – التي اعترف الأستاذ سيد قطب بقيمتها نظريا – صالح للتطبيق في زمننا وبيئنا . والقليل منها هو الذي كان نتيجة بيئته وعصره .

لقد كتبت في و فقه الزكاة ، مجلدين كبيرين ، فهل كان يسعني أن أعرض عن الغروة الفقهية في شأن الزكاة ؟ وأبدأ من جديد ؟ معتمدا على النصوص الواردة في الموضوع فقط ؟ .

إلى موقن أنى لو فعلت ذلك ، لحجرت على نفسى واسعاً ، وسددت عليها باباً من الفهم لا مسوغ لسده وإغلاقه ، ولحرمت نفسى من كنوز قيمة من الأفكار والاجتهادات التي احتواها الفقه الإسلامي ، لو سرت في الطريق وحدى ، كأن لم يسبقني أحد .

ولعلى لو فعلت ذلك لجثت بآراء مبتسرة لا يقبلها أحد ، وربما خالفت الإجماع المتبقن في المسائل الإجماعية ، وهكذا . . .

إنى أحسب أن الشهيد سيد قطب – رحمه الله – لو أتيح له دراسة الفقه الإسلامي والعيش في كتبه ومراجعه زمنا ، لغير رأيه هذا ، فقد كان – فيما أعلم – رجاعا إلى الحق ، ولكن تخصصه ولون ثقافته لم يتح له هذه الفرصة ، وبخاصة أن مراجع الفقه بطريقتها وأسلوبها لا تلاهم ذوقه الفني الرفيع – وقد حدثنا الشهيد عبد القادر عودة عما عاناه في فهم الكتب الفقهية حتى لان له جانبها ، وسكن له قيادها .

وفى الكويت الآن إدارة خاصة وجهد كبير مبدول لعمل « موسوعة للفقه الإسلامي » يرجى أن تكتب بأسلوب العصر ، وأن ترتب ترتيب العصر ، تقوم عليها وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية ، وللدعاة إلى الإسلام دور ملحوظ في تبنى هذا المشروع وتأييده .

وفي مصر أيضا أكار من محاولة لهذا الأمر.

والذى بدأ بهذا الأمر وحركه وتبناه من قبل هو المرحوم الفقيه الداعية الدكتور مصطفى السباعى حين كان عميداً لكلية الشريعة فى دمشق، ومعه إخوانه من العلماء والدعاه الغيورين.

فهل يعدّ هذا جهدا ضائعاً ، أو لا قيمة له ؟ .

إنى أعتقد أن كل هذا يساعدنا على هدفنا في إقامة المجتمع المسلم ، ويذلل كثيرا من العقبات في طريقنا إلى الغاية المرجوة .

# اشتراط مزاولة العقيدة والمنهج في الحياة العامة لصحة الاجتهاد :

بقى الشرطان اللذان اشترطهما الأستاذ سيد قطب لكل مجتهد في بيان أحكام الشريعة - بالإضافة إلى الشروط العلمية المعروفة - وهما :

١ -- مزاولة العقيدة والمنهج في الحياة العامة .

٢ – مزاولة العقيدة والمنهج في الحياة الخاصة للمشرع .

أما الشرط الثانى فهو مسلم فى جملته ، وهو شرط الإسلام والعدالة وقد تحدث عنهما الأصوليون فى و شروط المجتهد ، وفى العدالة تفصيل معروف .

وأما الشرط الأول ، فلا أعلم سنداً له ، ولا أعرف أحداً قال به . ولا أجد - من الناحية الواقعية التي يشيد بها الأستاذ - مانعا يجول بين الفقيه المسلم وبين الاجتهاد السلم لبيان رأى الشرع الإسلامي - فيما يرى المجتهد - في بعض ما يمارسه المجتمع اليوم من أحوال اقتصادية واجتماعية وسياسية ، وإن كان المجتمع الإسلامي المنشود غير قائم .

ماذا يمنع الفقيه المسلم أن يجتهد لبيان الحكم الشرعى - على سبيل المثال - في أسس العلاقات الدولية بين الدولة الإسلامية وغيرها ، على ضوء الظروف الدولية في هذا العصر ، كما فعل الأساتذة : رشيد رضا في « المنار » ، وشلتوت في « القرآن والقتال » ،

وحسن البنا ف ه السلام ومشروعية القتال ف الإسلام ه فى مجلة الشهاب المصرية الشهرية ، وأبو زهرة ف ه الإسلام والعلاقات الدولية » ، ود. محمد عبد الله دراز ف « مبادىء القانون الدول فى الإسلام » ود. مصطفى السباعى ف « السلم والحرب فى الإسلام » ، والغزالى ف « الإسلام والاستبداد السياسيى » .

ماذا يمنع الفقيه المسلم أن يجتهد لبيان الحكم فى زكاة الأموال والدخول المستحدثة فى عصرنا ، كالعمارات السكنية الاستغلالية والمصانع وغيرها من « المستغلات » وفى زكاة الرواتب وكسب العمل والمهن الحرة ونحوها ؟ وهذه أمور توجد فى مجتمعنا اليوم ، وستوجد فى المجتمع المسلم المنتظر أيضا ؟ .

وهنا أيضا أمر له أهميته . فكثير من المسائل والمشكلات الجديدة ليست وليدة المجتمع الجاهلى ، بل هى وليدة التطور الاجتماعى والتقدم التكنولوجى الحديث ، وهى نتاج الحياة التي تغيرت أساليبها وتغير وجهها إلى حد بعيد ، فهى مشكلات المجتمع الحديث ، سواء كان إسلاميا أم جاهليا . وهى إذن تتطلب من الإسلام أن يقدم لها حلا وعلاجا ، وهو قادر على ذلك إذا وجد الفقهاء الأصلاء الذين يَعكُمون الإسلام في الواقع ، ولا يَعكُمون الواقع في الإسلام .

وتصور أن كل الذين يكتبون في هذا الجانب مصابون بالهزيمة الروحية الداخلية أمام الأنظمة البشرية الصغيرة - تصور فيه كثير من الغلو والتشاؤم . فلا زال في مجتمعنا من يكتب بتجرد وإخلاص وأمانة . واختلاف الكاتبين ما بين موسع ومضيّق ، ومرخص ومتشدد اختلاف طبيعي ، كالذي كان بين ابن عمر وابن عباس ، وسيظل قائما في الناس ، فقد فطر الله الناس مختلفين ، والجميع لا يضيق بهم شرع الإسلام الرحب الفسيح .

وإذا وجد فى الناس من هو مهزوم روحيا حقيقة فلا ضير . فرأى الفرد ليس شريعة ملزمة ، إنما هو اجتهاد بشر غير معصوم ، يؤخذ منه ويترك ، وأى امرىء يستطيع أن يتخلص من ذاتيته تماماً ، وأن يكون موضوعيا مائة فى المائة ، لا يتأثر ببيئته ولا بعصره ولا بثقافته ، ولا بظرفه الخاص ، والظروف العامة من حوله ؟ .

هذا الشخص لا يوجد ، ولم يكلفنا الله أن نكون كذلك .

ولعل رأى الشهيد سيد قطب مسه في قضيتنا هذه ضرب من التأثر السلبي بما حوله . أى أنه ربما كان رد فعل لتساهل قوم وتفريطهم ، فقابلهم هو بالتشدد والتزمت من حيث لا يريد . كا أن المناخ الذي كتب فيه ما كتب ، والدعاة إلى الإسلام يعذبون ويقتلون ، والطغاة يتجبرون ويتبجحون ، والملاحدة عي أنفسهم يعلنون ، وكل صوت يعلو ويسمع إلا صوت الدعوة إلى الإسلام - هذا المناخ كان له أثره ولا شك على فكر الشهيد سيد قطب رحمه الله .

ومبالغة الشهيد في إبراز ظاهرة ۽ الثبات ۽ في الإسلام في مقابل فكرة ۽ التطور ۽ لون من التأثر السلبي أيضا . مع أننا رأيناه في بعض القضايا مجاريا للتطور كل المجاراة كما في قضية ۽ الرق في الإسلام ۽ كما يظهر ذلك في ۽ الظلال ۽ في مواضع عديدة .

# استفتاء الإسلام في مشكلات الحياة المعاصرة :

أما استفتاء الإسلام في مشكلات المجتمع المعاصر ، فلا أرى فيه هزلاً ولا استخفافاً بالإسلام .

فبعض الناس يستفتون ليحددوا سلوكهم الشخصى على وفق ما يفتون به كالذين يستفتون عن معاملات البنوك والتأمين والشركات المساهمة ، والزكاة ونحوها .

وبعضهم يحبون أن يعرفوا ملامح المجتمع الإسلامي الذي ندعو إليه ، إما لأنهم جاهلون يحبون أن يتعلموا ، أو خائفون يريدون أن يطمئنوا ، أو شاكون يريدون أن يستيقنوا .

ومن هؤلاء من يخاف فعلاً إذا قام المجتمع الإسلامي المنشود ألا يجد الرجال الأكفاء · الذين يعالجون مشكلات العصر بحلول إسلامية ناجحة

و بعض دعاة الإسلام - بالفعل - نراهم يقدمون - باسم الإسلام - حلولاً متزمتة مغلقة لا يمكن أن يقوم عليها مجتمع حديث .

وهذا أمر لا يخفى على دارس متتبع للبحوث الإسلامية المعاصرة ، سواء منها ما يعبر عن رأى فرد أو رأى حزب أو حركة .

وبعض الذين يستفتون في مشكلات المجتمع ورأى الإسلام فيها قد يصدرون عن قصد سيء ونية خبيثة ، ويريدون إحراج دعاة الإسلام وإفحامهم وإظهار عجزهم . ولا ضير علينا أن نقبل التحدى ونبرز لهم مزايا نظامنا الإسلامى الربانى ، وما يقدمه من علاج لأدواء هذا العصر . وبذلك نفحمهم نحن ونسكتهم ، ونقيم عليهم الحبجة البالغة .

وفى الوقت نفسه نبين لهم أن كثيرا من مشكلات مجتمعنا القائم هي وليدة الجاهلية الحديثة ، ولن نكون في مجتمعنا الإسلامي المتكامل الذي نسعي إليه .

وإذا وجدت فلن تكون بحجمها وصورتها الحالية .

كا تبين لهم أن قيام المجتمع الإسلامي ، وتطبيق أحكام الإسلام عليه ، سيفتح آفاقا جديدة فى التفكير والفقه ، وسيجعل عقولاً كبيرة تعمل لحدمة المجتمع ونظامه القائم ، كما هو الشأن فى كل نظام منفذ معمول به .

هذا كله حق يجب أن يعرف وأن يقال .

## مفكرو الحركة الإسلامية جيمعاً يخالفون هذا الرأى :

لقد غلا الشهيد سيد قطب – غفر الله له – في رأيه هذا ، وقسا في حكمه على الذين يرون عرض النظام الإسلامي ، أو النظريات الإسلامية أو التشريعات الإسلامية ، والاجتهادات الإسلامية ، ورماهم بالجهل بطبيعة المنهج الإسلامي الواقعي حينا ، بالهزيمة الروحية أمام أنظمة الغرب حينا آخر .

ولعل الظروف التي كتب فيها هذه الفصول هي التي أفضت به إلى هذه المبالغة والقسوة ، كما أشرنا إلى ذلك من قبل ، والذي أراه : أن الشهيد سيد قطب - رجمه الله - خالف في رأيه هذا كل مفكرى الحركة الإسلامية ودعاتها في هذا العصر . فكلهم حاولوا عرض النظام الإسلامي وتجلية محاسنه وكيف يقدم حلولا رائعة - بعضها يعتبر من التفصيلات - لمشكلات هذا الزمن ، وكيف يجيب عن أسئلتها بما يشفى الصدور ، ويقنع العقول ، وكلهم رحب ودعا لأعمال الاجتهاد ولتقديم حلول إسلامية في ضوئه لمشكلات عصرنا .

فعل ذلك الشهيد حسن البنا ، مؤسس الحركة الإسلامية الحديثة في الشرق العربي ، سمعنا ذلك في محاضراته ، وقرأنا ذلك في رسالته ، مشكلاتنا في ضوء النظام الإسلامي ، وفيها حديث عن حلول إسلامية لمشكلات السياسة والحكم والاقتصاد وغيرها . وكان من الأبواب الثابتة التي يحررها في مجلته العلمية الشهرية ، الشهاب ، بأب بعنوان : « أصول الإسلامي كنظام اجتماعي ، وأحسب لو طال به الزمن لكتب فيه الكثير .

ومفكرو الحركة وكتابها ساروا على هذا الدرب .

فالشهيد عبد القادر عودة يكتب مجلدين كبيرين عن و التشريع الجنائي الإسلامي و عدا كتب صغيرة أخرى ، وقد عرضنا لبعض أفكاره في رسالة و الإسلام بين جهل أبنائه و عجز علمائه و .

والمرحوم الدكتور « مصطفى السباعى » قائد الحركة الإسلامية في سوريا يكتب أيضًا عن « اشتراكية الإسلام » ويشرح « قانون الأحوال الشخصية » ويؤلف عن « المرأة بين الفقه والقانون » وغيرها .

والشيخ محمد الغزالى أحد كبار دعاة الحركة وكتابها الأوائل يكتب - مند عهد مبكر - عن « الإسلام والأوضاع الاقتصادية » و « الإسلام والمناهج الاشتراكية » وغيرها .

والأستاذ محمود أبو السعود أحد رجال الحركة في مصر يؤلف كتابه و خطوط رئيسية في الاقتصاد الإسلامي و وبعد بكتابات تفصيلية توضع هذه الخطوط ويكتب بحثا عنوانه : و هل يمكن إنشاء بنك إسلامي ؟ وغير ذلك من البحوث الاقتصادية .

والدكتور عبد الكريم زيدان ، أحد قادة الدعوة في العراق كتب بحثه الكبير عن • أحكام الذميين والمستأمنين في دارالإسلام ، وخته عن ، الفرد والدولة في شريعة الإسلام ، وغيره من البحوث .

وإذا تركنا بلاد العرب وجدنا الأستاذ الكبير ، أبا الأعلى المودودى ، أمير الجماعة الإسلامية في باكستان يؤلف في هذا الجانب كتبا ورسائل كثيرة ويلقى حوله محاضرات شتى . فمن كتبه وبحوثه :

- (أ) معضلات الاقتصاد وحلها في الإسلام.
- (ب) أسس الاقتصاد الإسلامي مقارنا بالنظم المعاصرة .
  - ( ج) الربا .

- (د) ملكية النيض في الإسلام
- (ه) نظرية الإسلام السياسية
- (و) نحو الدستور الإسلامي .
- (ز) صياغة ،وجزة لمشروع دستور إسلامي .

هذا إلى ما كتبه وتكتبه أقلام مخلصة من كبار علماء الفقه الإسلامي ، مثل: الشيخ أحمد إبراهيم ، والشيخ محمد أبى زهرة ، والأستاذ مصطفى الزرقاء ، والشيخ على الخفيف ، والشيخ محمود شلتوت ، وغيرهم .

كا كتب الكثيرون من علماء الفقه والاقتصاد بحوثا ومؤلفات كثيرة في مجال الاقتصاد الإسلامي وعقدت لذلك ندوات ومؤتمرات قدمت لها بحوث قيمة ، شارك فيها علماء ومفكرون أجلاء من العالم الإسلامي كله ، مثل : المؤتمر الإسلامي العالمي الأول للاقتصاد الإسلامي في مكة المكرمة ، وأسبوع الفقه الإسلامي في دمشق ، وندوة التشريع الإسلامي في ليبيا ، ومؤتمرات مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر ، ومؤتمرات المصارف الإسلامية في دني والكويت ، وخيرها .

وعلى هذا الطريق شاركت بجهد متواضع لتجلية النظام الإسلامي - في ضوء الاجتهاد المعاصر - ببعض الكتب والبحوث - مثل: و مشكلة الفقر وكيف عالجها الإسلام ؟ ه و و فقه الزكاة ، و و غير المسلمين في المجتمع الإسلامي ، وأخيراً بكتاب و بيع المرابحة للآمر بالشراء كا يجرى في المصارف الإسلامية ، إلى جانب بحوث متفرقة أخرى .

#### بل أقول:

إن الشهيد سيد قطب نفسه شارك في هذا بكتابه و العدالة الاجتماعية في الإسلام ، الذي لا يشك أحد في نفعه . ويبدو أنه لو استقبل من أمره ما استدبر لم يكتبه كما نقل ناقلون عنه .

### لكن الذي أقوله بصراحة :

إن رأى صاحب ، العدالة ، أقرب إلى السداد - في نظرى - من رأى صاحب ، المعالم ، .

وهو على كل حال فى رأيه هذا مجتهد فى طلب الحق وبيانه ، وهو اجتهاد بشر غير معصوم ، فيؤخذ منه ، ويرد عليه ولكنه غير محروم من الأجر ، أصاب أم أخطأ ، رحمه الله وجزاه بنيته واجتهاده خير ما يجزى العاملين المخلصين .

# المحتويسات

| الصفحة            | الموضوع                                      |
|-------------------|----------------------------------------------|
| <b>o</b> ,,,,, ,  | مقدمة                                        |
|                   | معنى الاجتهاد                                |
|                   | شروط المجتهد                                 |
| 10                |                                              |
| <b>17</b>         | ١ العلم بالقرآن الكريم                       |
| Yo                | ٢ العلم بالسنّة                              |
| TY many comme     | ٣ - العلم بالعربية                           |
| To                | <ul> <li>٤ - العلم بمواضع الإجماع</li> </ul> |
| <b>***</b>        | ه العلم بأصول الفقه                          |
| ET COMMON NEW CO. | ٣ - العلم بمقاصد الشريعة                     |
| <b>1 Y</b>        | ٧ معرفة الناس والحياة                        |
|                   | ۸ العدالة والتقوى                            |
| <b>£9</b>         |                                              |
| δΥ                | تجزؤ الاجتهاد                                |
| ٠                 | مجال الاجتهاد                                |
| Υ۳                | مراتب الاجتهاد                               |
| AT                | الاجتهاد بين الاستمرار والانقطاع 📖 💮         |
| 44                | الاجتهاد في العصر الحديث السياد المعالية     |
| 147               | مجالان جديدان للاجتهاد                       |
| 1 · V             | موقف الاجتهاد المعاصر من التراث الفقهي       |
| 1.4               | نيسير الاجتهاد لعلماء اليوم                  |
| 111               | الاجتهاد الذي نريده لعصرنا                   |
| 178               | صور الاجتهاد في عصرنا                        |
| 179               | من مزالق الاجتهاد المعاصر                    |
| \ <b>YY</b>       | معالم وضوابط لاجتهاد معاصر قويم              |
| 1 A 7             | زأى فى الاجتهاد المعاصر ومدى جديته وجدواه    |

### لطلب جميع مشتبه والنا من :

#### دار القلم الكويت

شارع السور - عمارة السور - بموار وزارة اطارسية الفدرية ص ، ب : ۲۰۶۹۲ - انسان ۲۰۷۲ / ۲۲۵۸۸ ۲۲

### دار القلم ديي

طريق التقتى « طابة الشيخ براشد القديمة . من ، بيد تـ ١١٨١٧ - هاتف : ٢٨٠٠٣ هـ **دار القلم القاهرة** 

٣٦ ش القصر العبني ، ص.ب: ٢٥ عالمس الشعب. المتاهرة بن : ١٠٠ د ٢٥ هـ٣



To: www.al-mostafa.com